Tegenspel bieden aan de tijdgeest

s,

Nederlandse Mark van Twist
School voor Shivant Jhagroe
Openbaar

Bestuur






prof. dr. Mark van Twist

is decaan en bestuursvoorzitter van de NSOB. Hij is daarnaast hoogleraar
bestuurskunde, in het bijzonder bestuurs- en beleidsadvisering in publiek-
private context, aan de Erasmus Universiteit Rotterdam.

dr. Shivant Jhagroe

is universitair docent Bestuurskunde aan Leiden University. Hij richt zich
op thema’s als klimaat en (digitale) technologie, met specifieke aandacht
voor macht, ongelijkheid en rechtvaardigheid.



Inhoudsopgave

1. Brutaliteit als teken van de tijd 4

11 Normalisering van het absurde 5

1.2  Duiden van en verhouden tot brutale macht 6
13 Inditessay 7

2.  Brutalisme? Een korte begripsbiografie 8

2.1 Van beton naar betekenis: esthetiek van brutalisme o

2.2 Brutalisme als bestuursstijl: van bouwen naar besturen 9

3.  Naar een conceptueel begrip van New Public Brutalism 12
3.1  New Public Brutalism: Wat is er brutaal aan? 14

3.2 New Public Brutalism: Wat is er publiek aan? 19

3.3 New Public Brutalism: Wat is er nieuw aan? 24

4. New Public Brutalism in historisch perspectief 28

4.1 New Public Management (NPM) 30

4.2 New Public Governance (NPG) 31

43 New Public Brutalism als reactie op NPM en NPG 33

5. Anders (leren) tegenspreken? Verleidelijke valkuilen 39
6.  Voorbij Brutalisme? Tegenspel bieden aan de tijdgeest 50

7.  Voorlopige eindstand: na fatalisme naar optimisme? 62

Geraadpleegde literatuur 65

NSOB New Public Brutalism?



1. Brutaliteit als teken van
de tijd

Viering 250 jarig bestaan van de VS: MMA-fight & Patriot Games
Onlangs opperde president Donald Trump het idee om het 250-jarig
bestaan van de Verenigde Staten op ‘Flag Day’ te vieren met een Mixed
Martial Arts-gevecht in de tuin van het Witte Huis. “Een uniek spektakel
met vechtsportkampioenen die de strijd met elkaar aangaan,” aldus Trump.
En of dat niet genoeg is deed hij in het kader van de onafhankelijkheids-
viering ook nog de aankondiging van zogenaamde ‘Patriot Games’ komend
najaar; een competitie tussen jonge atleten uit heel het land, met een
afvaardiging van één jonge man en één jonge vrouw uit elke staat en uit elk
ander territorium onder jurisdictie van de VS, zoals Puerto Rico en de
Maagdeneilanden.

Vanuit Nederland is hier met verbazing en enige gelatenheid kennis van
genomen. Wat een bizar idee. Gelukkig zijn wij nuchter. Hier zou zoiets
nooit gebeuren. Toch?

Maar die geruststellende gedachte is misschien toch wat te gemakzuchtig.
Trumps voorstel staat niet op zichzelf. Het is een uiting van een bredere
bestuursstijl die ook in ons land de kop opsteekt en die zich kenmerkt door
het bewust opzoeken van de confrontatie, symbolisch geweld en theatraal
spektakel: een politiek van brute overrompeling in plaats van deliberatie en
nuance. Deze stijl - die we New Public Brutalism noemen - wijkt radicaal af
van de gangbare logica van publieke besluitvorming in een democratische

rechtsstaat.

Stel nu eens dat we die stijlvorm, gewoon als gedachtenexperiment, zouden
doortrekken naar Nederland. Volstrekt ondenkbaar natuurlijk — of toch niet
helemaal? Wat nu als, geinspireerd door Trumps brutalisme, ook in ons
land een prominent politicus het idee zou lanceren om een belangrijk
moment in de geschiedenis van ons land met gewelddadig spektakel te
vieren? Misschien niet eens met de intentie om het idee ook daadwerkelijk
te realiseren, maar gewoon om te gloriéren in het ongemak dat zoiets
onvermijdelijk oproept bij ‘al die deugneuzen’ in ons land?

NSOB New Public Brutalism? Inhoudsopgave —>



NSOB

1.1 Normalisering van het absurde

Voorstellen als deze fungeren als provocatie maar zijn tegelijk veel meer dan
dat. Ze geven uitdrukking aan een bestuursstijl waarbij vermaak,
verdachtmaking en uitlokking tot verzet worden ingezet om publieke
aandacht te sturen en politieke controle te verstevigen. Trumps voorstel lijkt
triviaal, maar doet ondertussen denken aan het dystopische model van The
Hunger Games, waarin geweld verpakt wordt als ritueel volksvermaak. In
Suzanne Collins’ trilogie worden onderdrukte districten jaarlijks gedwongen
jongeren af te vaardigen voor dodelijke spelen — een collectief spektakel dat
tegelijk disciplineert, verdeelt en vermaakt.

Ook de echo’s uit de Romeinse tijd zijn huiveringwekkend herkenbaar. Het
kooigevechtvoorstel laat zich lezen als nationalistisch theater, waarin fysieke
dominantie en symbolische brutaliteit centraal staan. Een vorm van politiek
en bestuur die de burger niet uitnodigt tot deelname, maar ondergaat —
kijken, huiveren, applaudisseren — zonder echte invloed of inspraak. ‘Panem
et circenses’, brood en spelen, als controlemechanisme.

De confrontatie wordt gestileerd, geregisseerd en opgevoerd als manifestatie
van wat het volk wil. Niet de oplossing van maatschappelijke problemen,
maar het in scéne zetten van een botsing in beleving wordt het politieke
einddoel. Het is geweld verpakt als patriottisme; showbusiness vermomd als
staatsmanschap. In zo’n spektakelmaatschappij, zoals Guy Debord (1994)
analyseert, verschuift macht van beleid naar beeldvorming. De bestuurder
wordt performer, de burger publiek en de media vormt de theaterzaal.

Jean Baudrillard (1994) noemde dit de logica van hyperrealiteit: simulaties
vervangen de werkelijkheid. Wat ooit begon als satire of sciencefiction — zoals
The Hunger Games — keert terug als realiteit. Het voorstel van Trump is geen
uitzondering, maar illustratie van hoe fictieve representaties de werkelijkheid
beginnen te structureren: niet zozeer nep als wel nog echter dan echt. De
grens tussen wat kan zijn en wat ‘volkomen absurd’ is, vervaagt.

Juist daarom is de vaak gelaten reactie op zulke voorstellen zo verontrustend.
Wanneer geweld als ‘viering’ kan worden verkocht of verdeeldheid
aanmoedigen als ‘de wil van het volk’, wanneer burgers het politiek-
bestuurlijke toneel benaderen als een show, verschuift democratie richting
decorum. De echte vraag is dan niet: “Gebeurt dit echt?”, maar: “Waarom
vinden we dit niet direct volkomen onacceptabel?” En: “Hoe kan absurditeit
eigenlijk de basis van een bestuursstijl zijn?”

New Public Brutalism? Inhoudsopgave —>



NSOB

Laten we onszelf vooral niet geruststellen met het idee dat dit ‘natuurlijk’
alleen overzee kan plaatsvinden. De bestuursstijl die we hier aanduiden als
New Public Brutalism is niet exclusief Amerikaans. Ze grijpt overal om zich
heen, en dat gaat (nog) sneller dan we denken; wereldwijd, maar ook in ons
eigen land. Ontsporing begint daarbij vaak als foute grap, als hyperbool, als
ritueel, maar schuift later op richting staande praktijk.!

1.2 Duiden van en verhouden tot brutale macht

Met dit essay schijnen we licht op het fenomeen New Public Brutalism, vanaf
nu aangeduid als NPB. Deze politieke stijl van besturen zullen we uitpluizen,
om een antwoord te zoeken op de vraag: hoe is tegenspel te bieden aan NPB?
NPB toont hoe macht niet alleen huist in beleid of instituties, maar in de
taal, stijl en performance van bestuur. Het brutalistische daarvan is geen
toevallige actuele ontsporing, maar een symptoom van iets diepers: een
verlies van vertrouwen in democratie en rechtsstaat, in de kracht van publieke
verbeelding.

Een kritische beschouwing van brutale macht is daarom geen luxe, maar
noodzaak. Ze dwingt ons voorbij het beleidsmatige te kijken, te zoeken naar
de affectieve logica eronder: angst, wantrouwen en spektakel. NPB is de
emotionele architectuur van een politiek die zichzelf moe bestuurt. De tijd
van besturen via rationaliteit en juridisering lijkt niet meer van deze tijd.
Onze tijd laat zich voeden met de energie van verzet en ressentiment. In dat
spanningsveld groeit een wil tot destructie van het polderen, gericht op
verwerping van dialoog en gedeelde verantwoordelijkheid. In Nederland zien
we deze dynamiek ook scherp terug: in de toeslagenaffaire, de crisisretoriek,
het migratiedebat. Politiek verhardt, taal verkilt. Complexiteit wordt verdacht
en nuance of het beschermen van minderheden wordt afgedaan als ‘zwakte’.
Overal waar de publieke en democratische verbeelding verdampt, groeit de
ruimte voor transgressie en autocratische neigingen.

Toch ligt in dit moment ook een mogelijkheid. De remedie voor brutale macht
begint lokaal, in het herwaarderen van relationele politiek. Dat kan tevens
plaatsvinden in nationale en internationale machtscentra. Een andere
bestuursstijl vraagt niet om nég meer beleid, controle of elkaar
overschreeuwen, maar om een andere houding, zo willen wij hier betogen:
aandachtig en diep verbonden. Bestuurders moeten durven verschijnen als
feilbaar, zoekend en tegelijk radicaal democratisch zijn. Want pas wanneer

1 Zie o.a. Van Twist (2025), New Public Brutalism & de logica van het trollen,
https://www.linkedin.com/feed/update/urn:li:activity:7386148761485606912/

New Public Brutalism? Inhoudsopgave —>



NSOB

we de taal van het brutalisme leren doorzien, kunnen we opnieuw spreken
over de staat als iets anders dan brutale macht: als een democratische en
publieke belofte om samen te leven voorbij angst en spektakel.

1.3 Indit essay

In deze bijdrage bespreken we NPB als brutale bestuursstijl en volgen we
enkele sporen op zoek naar mogelijkheden om hierop te reageren. Omdat
NPB een complex fenomeen is, vergt het situering en begripsbepaling.
Hoofdstuk 2 schetst daarom een korte begripsbiografie van brutalisme. Dit
begrip kent verschillende betekenissen door de tijd, wat inzicht biedt in de
semantiek van brutaal bestuursdenken. Hoofdstuk 3 richt zich op een meer
analytisch en conceptueel begrip van New Public Brutalism, dat werkt via
een affectieve logica van verzet, ressentiment en een politiek van
onmiddellijkheid. We staan uitgebreid stil bij hoe NPB opereert: het
ondergraaft ‘polderen’, dialoog en gedeelde verantwoordelijkheid, en zoekt
legitimiteit in de retoriek van directe daadkracht. Hierbij laten we ons leiden
door de even simpele als listige vraag: wat is er eigenlijk ‘nieuw’, ‘publiek’ en
‘brutalistisch’ aan NPB? Hoofdstuk 4 verbreedt en verdiept het historisch
begrip van NPB. Het biedt een kader om te begrijpen hoe NPB contrasteert
met — en zich afzet tegen — bestuursstijlen als New Public Management en
New Public Governance. In hoofdstuk 5 bespreken we enkele gangbare
valkuilen in (op zich verleidelijke) pogingen om weerstand te bieden aan
brutale macht binnen de spektakeldemocratie. Klassieke strategieén —
hameren op de feiten, inhoudelijke argumenten, de stille meerderheid en de
rechtsstaat — verliezen helaas aan kracht in het tijdperk van NPB. Hoofdstuk
6 verkent hoe tegenspel, desondanks, wel degelijk mogelijk blijft. Niet méér
beleid of controle, maar een houding van verbondenheid en ethische
gerichtheid op de lange termijn. Zo kan de staat opnieuw worden gezien als
belofte om samen te leven voorbij angst en spektakel. Het slothoofdstuk biedt
een reflectie over hoop en publieke verbeelding die verder kijkt dan het hier
en nu, en democratie begrijpt als collectieve belofte, niet slechts als
machtsinstrument van controle.

New Public Brutalism? Inhoudsopgave —>



2.

NSOB

Brutalisme?
Een korte begripsbiografie

Brutalisme en ‘Europese beschaving’

Er was een tijd waarin men verwachtte dat je je steeds verfijnder zou
gedragen naarmate je hoger op de maatschappelijke ladder klom. Dat was
tenminste het heersende idee van de ‘moderne Europese beschaving” je
ging je anders kleden, formeler spreken en bij een bezoek aan
hoogmogenden maakte je een lichte buiging. Rationaliteit en redelijkheid
vormen de stevige vernislaag van civilisatie, zo was het idee. Natuurlijjk,
onder deze laag had je driften, verlangen en geldingsdrang maar die moest
je onderdrukken of toch tenminste zoveel mogelijk verbergen.

Veel van dat onderscheid lijkt verleden tijd, nu het ‘New Public Brutalism’
steeds zichtbaarder wordt. Interessant is dat het nu lijkt alsof mensen zich
steeds vaker juist doelbewust onbeschaafd willen tonen: vechtend over
straat, grof gedrag. Schaamteloos is het — en tegelijk, in het verborgene,
een vorm van vermaak die we ook wel prima vinden zolang het onszelf niet
raakt. Stiekem kijken we ernaar met een mengeling van afschuw en
vermaak. Want ook dat is waar: rillend genieten we er met zijn allen van
—inieder geval zolang het ons zelf niet treft.

Het Nederlandse woord bruut, verwant aan het Franse brut en het Latijnse
brutus, betekent oorspronkelijk iets als ‘zwaar’, ‘log’ of ‘onbesuisd’. In de
Romeinse oudheid diende brutus als aanduiding voor iemand die niet verfijnd
was, een betekenis die doorwerkt in de pejoratieve connotaties die het woord
later krijgt. De ‘bruut’ werd in de middeleeuwse moraliteit een figuur die zijn
redelijkheid had verloren, iemand die zich te buiten ging aan dierlijke
impulsen. Deze ogenschijnlijke oppositie tussen het brute en het beschaafde,
tussen het ongeremde lichaam en de beheerste geest, loopt als een rode draad
door de Europese cultuurgeschiedenis. De bruut is de ander die zich niet
conformeert aan de norm van zelfbeheersing, esthetiek, fatsoen, zo laat het
werk van de Duitse socioloog Norbert Elias (1939) ook zien. Zo zouden
geciviliseerde mensen niet in het openbaar urineren, spugen of neuspeuteren,
dat is een bron van schaamte. Een bruut trekt zich daar niets van aan en heeft
dus geen ‘last’ van schaamte.

Tegelijk is de bruut ook een figuur met een tragische diepte: hij verkent de

grenzen van het menselijke, juist door zijn ontregeling ervan. Niet zelden is
de bruut een spiegelbeeld van de beschaving zelf, een uitvergroting van wat

New Public Brutalism? Inhoudsopgave —>



NSOB

onder de oppervlakte van elke orde borrelt: geweld, chaos, lust, kracht. In
meer psychoanalytische zin belichaamt de bruut een kracht die zich afzet
tegen een orde waar het uit voortkomt. Dat deze betekenissen over de tijd
blijven samenklonteren rond hetzelfde woord, maakt ‘bruut’ bij uitstek een
meervoudig begrip — niet enkel een scheldwoord, maar ook een stijlfiguur,
een oordeel, maar eveneens een vorm van verzet.

2.1 Van beton naar betekenis: esthetiek van brutalisme

Het brutalisme als architecturale stroming dankt zijn naam aan het Franse
béton brut, letterlijk: ruw beton. De term werd in de jaren vijftig gepopula-
riseerd door de Britse architectuurcriticus Reyner Banham, die doelde op
het werk van Le Corbusier en andere modernistische architecten die afzagen
van decoratie en in plaats daarvan de constructie zelf zichtbaar lieten. De
gebouwen die hieruit voortkwamen - massieve blokken beton, hoekig, kaal,
functioneel - werden door sommigen bewonderd als eerlijke, niet-
pretentieuze, democratische architectuur, en door anderen verafschuwd als
kil, onmenselijk en overweldigend.

Wat opvalt is dat het brutalisme zich in deze context presenteert als een ethiek
van vorm: het weigert te verbergen, te flatteren, te verdoezelen. Schoonheid
wordt hier niet gezocht in harmonie, maar in directheid: take it or leave it. In
een wereld van facades en illusie kiest het brutalisme voor onthulling — ook
als die onthulling hard, ongenaakbaar of zelfs pijnlijk is. In die zin heeft het
brutalisme altijd een zekere morele ondertoon gehad: het appelleert aan een
vorm van waarheid die niet bemiddeld is door conventie. Wat ruw is, is echt.
Alleen zonder filter kan je de waarheid kennen.

Tegelijkertijd roept deze eerlijkheid ook ongemak op. De gebouwen van het
brutalisme staan vaak in publieke ruimte, maar lijken zich er niet in te
voegen; ze domineren, forceren hun aanwezigheid. Ze zijn niet uitnodigend,
maar confronterend. En precies in die dubbelheid — tussen openheid en
agressie, tussen integriteit en overmacht — wordt de esthetiek van het
brutalisme een politieke kwestie. Dat raakt aan wat de Franse historicus en
filosoof Michel Foucault (1983) bedoelt met parrhesia of het spreken van de
waarheid tegen de macht, zelfs met groot risico.

2.2 Brutalisme als bestuursstijl: van bouwen naar besturen

Wij kiezen ervoor het begrip brutalisme te verschuiven en te vertalen van het
domein van architectuur naar dat van politiek en bestuur. In politieke analyse

New Public Brutalism? Inhoudsopgave —>



NSOB

is het begrip te gebruiken om een bestuursstijl aan te duiden die ongepolijst
is — een stijl die in verband te brengen valt met leiders van het type Donald
Trump, maar die ook in bredere zin duidt op een politieke praktijk waarin
relatieve transparantie plaatsmaakt voor dreiging, en procedurele
zorgvuldigheid wordt ingeruild voor brute daadkracht. Deze vorm van
‘bestuurlijk brutalisme’ keert zich tegen de ‘ethiek en esthetiek’ van de
democratische rechtsstaat: de trage deliberatie, de checks-and-balances, het
zoeken naar consensus en compromissen, de taal van nuance en afweging.

In plaats daarvan presenteert deze stijl zich als een vorm van ‘directheid’,
van zeggen waar het op staat — (juist) ook als een ander daaronder lijdt.
“Zeggen wat je denkt, en doen wat je zegt”, in de woorden van Pim Fortuyn.
Het wil niks te maken hebben met een verbindende en genuanceerde
woordkeuze. Het is een politiek van ongefilterde impulsen, van publiek
spektakel en van afrekening met ‘vijanden’, waarin machtsuitoefening niet
zozeer gelegitimeerd wordt door wetten of normen, maar door affect en
identificatie. Het kwetsen van anderen is eerder regel dan uitzondering. Ook
hier is de bruut niet zomaar een figuur van chaos, maar een stijlkeuze die
inspeelt op politiek verlangen: naar duidelijkheid, naar kracht, naar vroeger,
naar orde. En net als in de architectuur gaat het gepaard met claims van
echtheid: geen franje, geen maskerade — dit is wat het is. Het geeft uitdrukking
aan het idee dat politiek gaat over rauwe macht en dominantie, niet over
redelijkheid en gedeelde waarden.

We volgen hier de Kameroense politiek filosoof Achille Mbembe, met name
zijn werk Brutalisme (2020). Daarin legt hij uit dat brutalisme meer is dan
een architecturale stijl, en meer tot een actuele politieke conditie is
verworden. Voor hem gaat brutalisme over de ‘verstening van de wereld’, een
manier van leven waarin extractie, geweld en verharding de basis vormen.
Mensen, lichamen en ecologie worden allemaal gereduceerd tot ‘grondstof’.
Alles moet renderen. Alles moet zichtbaar en meetbaar zijn. Voor Mbembe
is brutalisme daarom een expressie van modernisme en ademt het de logica
van kapitalisme. Het belichaamt een bepaalde ‘gevoelloosheid’, een esthetiek
én ethiek van onverschilligheid. De wereld is er voor brutale macht om te
worden beheerd en bezet, niet om eerlijk te delen. Denk aan muren, grenzen,
algoritmes en data als instrumenten van scheiding en categorisering. In die
zin is brutalisme een politiek project van ongekende directheid. Onze inzet
legt de nadruk op NPB als bestuurlijke stijl die zich ontpopt in het kielzog
van dit politieke machtsbegrip.

Tegelijk is het juist de ogenschijnlijke directheid die misleidend kan zijn hier.

Waar het architectonisch brutalisme zijn ruwheid laat zien als vorm van
materialistische integriteit, toont het bestuurlijk brutalisme zich eerder als

New Public Brutalism? Inhoudsopgave —>

10



NSOB

een camouflage voor willekeur (vgl. Da Empoli, 2025). Zo heeft Trump
honderden miljoenen, die bedoeld ware voor universiteiten, bevroren omdat
ze te ‘woke’ zouden zijn en heeft hij onderzoek verhinderd en zelfs verboden
naar onderwerpen die hem niet welgevallig zijn, denk aan klimaatverandering.
Die hardheid is niet functioneel, maar symbolisch: het is een uitdrukking
van kracht, geen garantie voor rechtvaardigheid. Wat zich presenteert als
‘ongepolijst’ is niet noodzakelijk transparant; wat zich afzet tegen ‘de elite’
is niet per definitie dienstbaar aan het algemeen belang. Zo gezien is het
brutalisme in de politiek niet de ontmaskering van macht, maar haar
theatrale verheerlijking. Een verschijnsel dat we publiekelijk verafschuwen
maar waaraan we ons stiekem ook huiverend verlustigen - als politieke
infotainment - althans, zolang we zelf buiten schot blijven.

New Public Brutalism? Inhoudsopgave —>

11



3. Naar een conceptueel begrip
van New Public Brutalism

Van Oorlog naar Defensie — en weer terug naar Oorlog?

De naam van een ministerie is nooit slechts semantiek. Zij functioneert als
politiek statement, als moreel kader en performatieve handeling tegelijk.
Veelzeggend is daarbij de door president Trump getekende Executive Order,
getiteld “Restoring the United States Department of War”.

Tot 1947 kende de Verenigde Staten daadwerkelijk een Department of War.
Opgericht in 1789 was het expliciet belast met de organisatie en uitvoering
van oorlogvoering. In zekere zin is te zeggen: de naam van het ministerie
was in ieder geval helder, onomwonden en eerlijk. Na de Tweede
Wereldoorlog verdween de expliciete benoeming hiervan, toen via de
National Security Act het Department of War en het Department of the
Navy werden samengevoegd tot het Department of Defense.

Deze naamswijziging was geen administratief detail, maar een
ideologische keuze. In de schaduw van de verwoestingen van de Tweede
Wereldoorlog en aan de vooravond van de Koude Oorlog werd er de voorkeur
aan gegeven militaire macht te framen als ‘defensief’, ‘afschrikkend’ en
‘stabiliserend’. Oorlog werd niet langer gepresenteerd als doelbewuste
daad, maar als ongewenst bijproduct van noodzakelijke verdediging.

In die zin suggereert de term “defensie” morele superioriteit. Men verdedigt
zich immers tegen agressie; het draait niet om het voeren van een oorlog,
maar daarop passend te reageren als de ander hiertoe overgaat. Tegelijk is
te zeggen dat juist deze semantische verschuiving het mogelijk maakte een
ongekende militaire expansie te legitimeren zonder expliciet agressief te
lijken. Wereldwijde basissen, preventieve doctrines en langdurige militaire
interventies konden worden verpakt als bescherming van vrijheid,
democratie en internationale orde. Ondertussen werd het publieke debat
over oorlog ontdaan van zijn scherpte: geweld werd niet ontkend, maar
moreel geneutraliseerd.

De grootschalige militaire betrokkenheid van de VS in de voorbije periode

overal in de wereld, van Korea tot Vietnam, van Irak tot Afghanistan, laat

zich bij nadere beschouwing maar moeilijk als strikt defensief duiden.

NSOB New Public Brutalism? Inhoudsopgave —>



Tegen deze achtergrond krijgt Trumps brutalistische executive order zijn
volle betekenis. Door het ministerie opnieuw expliciet te verbinden met het
begrip ‘oorlog’ wordt die spanning niet langer verhuld, maar ‘gewoon’
expliciet benoemd. De herintroductie van de term Department of War
fungeert als semantische ontmaskering: een erkenning dat militaire macht
niet uitsluitend verdedigt, maar ook eigen nationale belangen helpt
realiseren en afdwingen.

Volgens de verklaring van het Witte Huis drukt de naam ‘Department of
War’ beter de kracht, gereedheid en bereidheid tot geweldsuitoefening uit
dan de term ‘defensie’, die traditioneel een reactieve en moreel onschuldige
rol suggereert. De provocatie zit niet alleen in het woord zelf, maar in de
weigering om oorlog nog langer te verpakken als louter noodgedwongen
bescherming.

Critici hebben deze stap geduid als normatief regressief en strijdig met
decennia aan vredesretoriek en internationale rechtsontwikkeling.
Voorstanders daarentegen zien er juist een vorm van brutale eerlijkheid in:
de eufemistische taal van ‘defensie’ zou het publieke debat hebben verdoofd
en democratische controle hebben uitgehold. Wie oorlog voert onder de vlag
van verdediging, zo luidt het argument, ontsnapt gemakkelijker aan
politieke en morele verantwoording.

Bij dit alles is ook nog op te merken dat de impact van Trumps executive
order formeel-juridisch begrensd is. Alleen het Congres kan een federale
departementale naam wijzigen. Officieel blijft Department of Defense dus
de naam van het ministerie. Tegelijkertijd is de impact van de onofficiéle
hernoeming in de praktijk al zichtbaar: websites zijn omgeleid, sociale
media-accounts aangepast, naambordjes vervangen en officiéle
documenten voorzien van de nieuwe titel. In het Pentagon is het opschrift
‘Secretary of War’ inmiddels geen curiositeit meer, maar een alledaags
onderdeel van de institutionele enscenering van macht.

De vraag of het ministerie ooit ook de jure definitief zal worden hernoemd,
is uiteindelijk minder belangrijk dan wat deze stap blootlegt. Naamgeving
is macht. Woorden structureren hoe burgers, politici en militairen denken
over geweld, verantwoordelijkheid en legitimiteit. In dat opzicht was de
naamswijziging van 1947 geen pacifistische breuk, maar een strategische
herdefiniéring van oorlog in moreel acceptabele termen. De herintroductie
van het woord ‘oorlog’ door de regering-Trump vormt het brutalistisch
spiegelbeeld daarvan: ongemakkelijk, ontregelend maar ook onthullend
eerlijk.

NSOB New Public Brutalism? Inhoudsopgave —>



NSOB

In het vorige hoofdstuk bespraken we hoe de verschuivende betekenis van
het woord bruut — van morele verwijzing tot esthetische stroming, van
architectonisch statement tot politieke pose — toont hoe kracht en geweld
voortdurend opnieuw worden verpakt, gelegitimeerd of bestreden. In die zin
is de bruut niet alleen een figuur van dreiging, maar ook een spiegel: van
onze omgang met macht en uitsluiting, met waarheid, met het verlangen
naar orde en eenvoud. En zoals bij elke spiegeling, ligt de vraag voor wat wij
erin willen zien. In dit hoofdstuk kijken we daarom naar de meer conceptuele
betekenis van NPB als politiek-bestuurlijke stijl. Dat doen we door de termen
‘New’, ‘Public’ en ‘Brutalisme’ één voor één nader te beschouwen, in
omgekeerde volgorde.

3.1 New Public Brutalism: Wat is er brutaal aan?

Taal vormt niet alleen een middel tot communicatie, het schept onze
werkelijkheid. De manier waarop een bestuurder of leider zich uitdrukt,
onthult hoe diegene zichzelf ziet in relatie tot het publieke domein - en zegt
daarmee ook iets over zijn of haar verhouding tot macht, instituties en
burgers. Vanuit dit perspectief is de opkomst van een specifieke stijl van
spreken, zoals die zichtbaar wordt in het presidentschap van Donald Trump
—en die hier wordt aangeduid als New Public Brutalism — zowel tekenend
voor bredere sociaal-politieke verschuivingen als zorgwekkend in haar
maatschappelijke impact en betekenis. Niet omdat één persoon de
geschiedenis op eigen kracht zou kunnen veranderen, maar omdat deze stijl
een symptoom is van hoe waarden van goed bestuur via heel andere
dominante woorden de stilte worden ingeduwd. Denk aan: bedachtzaambheid,
matiging en afgewogen deliberatie.

Sinds Trump in 2015 zijn politieke opmars begon, is zijn taalgebruik
wereldwijd onderwerp van intensief wetenschappelijk onderzoek. Recente
studies wijzen op zijn bijzondere combinatie van simpele zinsconstructies,
polariserende retoriek en strategisch mediagebruik, waarmee hij bestaande
normen voor politieke communicatie herinterpreteert (denk aan: ‘Build that
wall’, ‘Sleepy Joe’).

De retoriek die Trump consequent inzet, bestaat uit specifieke stijlmiddelen
—technieken die inmiddels ook beschikbaar zijn via Al-taalmodellen en door
politici (kunnen) worden ingezet om tegenstanders te domineren. Zo kunnen
gebruikers hun eigen tekst invoeren, waarna het model deze ‘vertaalt’ naar
een Trumpiaanse stijl. Wat simpel lijkt, blijkt grote invloed te hebben op de
politieke voorstelling die wij voor ogen krijgen.

New Public Brutalism? Inhoudsopgave —>

14



NSOB

Het politieke taalgebruik van Donald Trump is exemplarisch voor wat is aan
te duiden als New Public Brutalism: een communicatiestijl die bewust breekt
met traditionele retorische conventies binnen de instituties van democratie
en rechtsstaat — en daarop terugslaat. We lopen de belangrijkste kenmerken
daarvan langs, om daarna op de (institutionele) impact nader in te gaan.
Deze stijlkenmerken zijn: (1) hyperbolen en superlatieven; (2) wij-zij-retoriek;
(3) ad hominem-retoriek; (4) dwingende taal; (5) oorlogsmetaforen; en (6)
affectieve mobilisatie.

1. Hyperbolen en superlatieven: het spektakel van grandeur

Een eerste kenmerk van Trumps taalgebruik is het overvloedige gebruik van

” «

superlatieven (“the best”, “the greatest”, “tremendous”) en hyperbolen (“nobody
has done more”, “historic”, “unprecedented”). De inzet van deze retorische
middelen is niet incidenteel, maar structureel onderdeel van zijn publieke
discours. Ze dienen om een beeld van buitengewone autoriteit en daadkracht

te creéren, een vorm van ideologische zelfverheffing (Abbas, 2019).

Trump vervangt argumentatieve onderbouwing via een taal van de
overtreffende trap door zelflegitimatie: zijn “believe me” fungeert als
afsluiting van een bewering, zonder verwijzing naar feiten of expertise. De
frase “Many people are saying...” wordt ingezet als legitimatie, zonder
specificatie wie precies. De overtreffende trap fungeert niet slechts als
stijlfiguur, maar als retorische motor voor zijn zelfbeeld. Zoals Chebotar
(2021) betoogt, bewerkstelligt de herhaling van superlatieven een resonantie,
waardoor inhoud secundair wordt aan de beleving van kracht en overmacht.
Mercieca (2020) ziet hierin een klassiek demagogisch procedé, waarbij de
leider wordt gepresenteerd als een mythische buitenstaander-held, verheven
boven kritiek of twijfel. De overdrijving is hier dus geen ‘slip of the tongue’,
maar een bewuste strategie die elke uitspraak moet laten uitstijgen boven
de vorige — in toon, in urgentie en in effect.

2. Wij-zij-retoriek: de reductie van complexiteit tot vijandschap

Onlosmakelijk verbonden met de hyperbolische zelfverheffing is Trumps
consequente gebruik van een polariserende vriend-vijand of wij-zij-retoriek.
In plaats van politiek als pluralistisch debat te benaderen, construeert hij
een binair wereldbeeld: ‘het volk’ tegenover ‘de elite’, ‘patriotten’ versus
‘verraders’, ‘echte Amerikanen’ tegenover ‘globalisten’ of ‘immigranten’. Deze
morele opposities dienen niet enkel om zijn eigen positie te verduidelijken,
maar vooral om de legitimiteit van politieke tegenstanders fundamenteel te
ondermijnen.

New Public Brutalism? Inhoudsopgave —>

15



NSOB

Onderzoek van Kadim (2022) en Luo et al. (2022) toont aan dat deze retoriek
systematisch terugkeert in speeches, tweets en interviews, waarin beleid
wordt herleid tot duidelijke vijandbeelden. Ntontis et al. (2023) analyseren
bijvoorbeeld Trumps taalgebruik tijdens de ‘Save America’-bijeenkomst
voorafgaand aan de Capitoolbestorming. Daarin positioneert hij ‘het volk’
als bedreigde entiteit die enkel via directe actie zijn morele gelijk kan
herstellen. Dit is een mondiale autocratisch-populistische strategie, die ook
wordt ingezet door Putin, Modi en Wilders (Levitsky & Ziblatt, 2018). Dit
zogeheten democratic backsliding beschouwt politiek niet meer als omgeving
waarin pogingen worden gedaan om meningsverschillen te overbruggen,
maar als arena voor de strijd tussen goed en kwaad en waar elk compromis
meteen als verraad geldt. De democratische plicht tot erkenning van het
legitieme verschil en andersdenkenden wordt daarmee fundamenteel
uitgehold.

Het wij-zij schema werd ook op een curieuze wijze ingezet toen tijdens de
‘Government Lockdown’ in de VS, luchtverkeersleiders klaagden over het
maandenlang uitblijven van hun salarisuitbetaling en soms thuisbleven.
Trump reageerde geérgerd en postte erover: “All Air Traffic Controllers must
get back to work, NOW!!!” Luchtverkeersleiders die hier geen gevolg aan geven,
zouden volgens Trump “quickly be replaced by true Patriots’.

3. Ad hominem-retoriek: karaktermoord als politiek instrument

Een derde kenmerk is Trumps voorkeur voor persoonlijke aanvallen — ofwel
ad hominem-retoriek — die het politieke debat verschuift van inhoudelijke
meningsverschillen naar persoonlijke vernedering. In plaats van beleids-
voorstellen te bekritiseren, reduceert hij tegenstanders tot karikaturen:

» « » «

“Crooked Hillary”, “Crazy Nancy”, “nasty woman”, “low energy guy’.
Corpusanalyses tonen aan dat deze denigrerende stijl systematisch voorkomt
in Trumps communicatie (Zhou et al., 2024; Knoblock, 2019). Het gebruik
ervan is niet alleen een retorisch wapen, maar ook een politiek instrument:
door de tegenstander zijn waardigheid te ontnemen, wordt diens morele en
professionele legitimiteit ondergraven. Mercieca (2020) wijst erop dat dit
leidt tot een situatie waarin de ‘politieke ander’ niet langer erkend wordt als
gelijkwaardige speler binnen een gedeeld democratisch kader, maar als
existentiéle vijand. De ruimte voor complexe argumentatie wordt ingeruild
voor affectieve politiek op basis van ressentiment, en de publieke ruimte
wordt gereduceerd tot een gemediatiseerd podium voor retorische
dominantie.

New Public Brutalism? Inhoudsopgave —>

16



NSOB

4. Dwingende taal: agressieve modaliteit

Nauw verweven met de vernederingsretoriek is het vierde kenmerk: het
gebruik van dwingende modale werkwoorden (denk aan: ‘must’, ‘will’ en
’should’) via formuleringen zoals “They must be stopped”, “We have no choice”
en “It will be historic”. Dergelijke formuleringen creéren een gevoel van
urgentie en noodzakelijkheid, waarbij alternatieve perspectieven impliciet
worden uitgesloten. In corpusstudies is met behulp van machine learning
modellen de taal van Trump gekwantificeerd (Zhou et al. 2024). Op basis van
een analyse van duizenden politieke speeches kwam onder meer als patroon
naar voren dat hij intensief gebruikmaakt van dwingende modaliteit om zijn
voornemens en beslissingen als verder niet-onderhandelbaar voor te stellen.
Een stellige, bijna bevelende toon moet daarbij onvermijdelijkheid en
daadkracht uitstralen (zie ook Zhu, 2024).

Linguisten Vrana en Schneider (2017) spreken in dit verband van autoritaire
modaliteit: een stijl waarin deliberatie niet alleen wordt overgeslagen, maar
gelijkgesteld wordt aan zwakte. In Trumps retoriek is twijfel inertie, en
overleg tijdverlies. Bevelstaal en de retoriek van urgentie nemen deliberatieve
ruimte weg en vervangen deze door binair leiderschap: wie niet volgt, is tegen.
Dit maakt van politieke communicatie geen uitnodiging tot gesprek, maar
een opdracht tot gehoorzaamheid.

5. Oorlogsmetaforiek en apocalyptische dreiging

Het vijfde kenmerk van het New Public Brutalism is het strategisch gebruik
van oorlogsmetaforen en apocalyptische taal. Trump stelt maatschappelijke
uitdagingen niet voor als bestuurlijke vraagstukken, maar als existentiéle
crisissen die onmiddellijke strijd vergen. Tijdens de COVID-19-pandemie
noemde hij zichzelf een “wartime president” en sprak hij over “a different kind
of war” (Bates, 2020). Migratie, verkiezingsfraude en de media worden
consequent voorgesteld als vijandige machten waartegen Amerika zich moet
verdedigen.

Deze stijl heeft vergaande implicaties. Permanente crisistaal leidt tot
destabilisering van ons beoordelingsvermogen en het afvlakken van politieke
nuance. Als alles oorlog is, bestaat er geen normale politiek meer. Door
middel van Faircloughs (2010) methode van discoursanalyse valt te herleiden
dat de combinatie van nominalisaties (“American carnage”), passief-
constructies (“jobs were stolen”) en modale dwingendheid (“we must fight”)
een beeld kan oproepen van urgente noodzaak zonder duidelijke dader, wat
de weg opent voor complottheorieén en morele mobilisatie.

New Public Brutalism? Inhoudsopgave —>

17



NSOB

Een recente computergebaseerde corpusanalyse van Donald Trump’s politieke
toespraken tussen 2015 en 2024 laat zien dat het gebruik van woorden met
gewelddadige connotaties (zoals termen gerelateerd aan misdaad en oorlog)
over tijd is toegenomen en nu hoger ligt dan bij andere prominente
democratische politici die in dezelfde periode zijn bestudeerd. Deze trends
duiden op een intensivering van geweld gerelateerde taal in zijn retoriek, wat
samenvalt met een afname van sociaaltechnische thema’s zoals economie
en openbare dienstverlening in zijn toespraken (Savin & Treisman, 2024).
Neurocognitieve studies bevestigen de impact van dit discours: gewelddadige
beeldspraak activeert de amygdala (het hersengebied dat emoties verwerkt)
en bevordert affectieve besluitvorming. Zo worden burgers omgevormd tot
emotioneel geladen strijders, binnen een narratief van goed versus kwaad.

6. Affectieve mobilisatie: emotie boven ratio

Het zesde en wellicht meest kenmerkende aspect van Trumps stijl is de
systematische affectieve mobilisatie. Waar traditionele retoriek zich beroept
op logos (redelijkheid) en ethos (geloofwaardigheid), kiest Trump vrijwel
uitsluitend voor pathos: het bespelen van angst, woede, frustratie en trots.
Volgens Ntontis et al. (2023) presenteert Trump zijn achterban als moreel
superieur maar bedreigd — een “beschaafd volk onder vuur”. Dit activeert
woede en een gevoel van morele urgentie. De inzet van de nationale garde
om ‘de criminaliteit aan te pakken’ in steden als New York en Chicago is ook
tekenend. Hoewel de data juist wijzen op een daling van criminaliteits-
incidenten, richt affectieve mobilisatie zich niet op data, maar emoties. In
dit geval de emotionele, en soms racistische, associatie dat grote steden bol
staan van criminaliteit.

Zhu (2024) wijst op het gebruik van nationalistische slogans zoals “Make
America Great Again” als middel om trots en eigendunk te kanaliseren. Door
het verleden te verheerlijken en de toekomst als strijd voor te stellen, wordt
een collectieve identiteit geconstrueerd. Welk verleden precies, blijft vaak
onduidelijk. Murray (2024) toont hoe semantische opposities — tussen “onze
arbeiders” en “buitenlandse indringers”, of “traditionele waarden” en de
“radicale woke-agenda” — een in-group/out-group-dynamiek genereren, die
sociale cohesie onder de aanhang versterkt. Hetzelfde kan worden gezegd
over de Nederlandse context, met frasen als ‘Minder, Minder’ of ‘Nederland
weer van ons’.

Angst en woede worden daarbij politiek functioneel: angst legitimeert de
dreiging, woede het verzet. Trots, als sluitstuk, is het cement dat de in-group
bindt. Het resultaat is een geémotioneerde achterban, voor wie politieke
oordeelsvorming niet meer gebaseerd is op feitelijke observaties en redelijke

New Public Brutalism? Inhoudsopgave —>

18



NSOB

overweging, maar op morele verontwaardiging en groepsloyaliteit. Die
loyaliteit wordt gevoed door een fantasie van ‘pure’ eenheid en orde, waarbij
racisme en nationalisme eerder regel dan uitzondering zijn.

Aan de hand van deze zes kenmerken — hyperbool, polarisatie, persoonlijke
aanval, dwingende modaliteit, crisisretoriek, affectieve mobilisatie — wordt
duidelijk dat het New Public Brutalism meer is dan stijl. Het representeert
een alternatieve visie op leiderschap en publieke communicatie, waarin debat
plaatsmaakt voor spektakel, redelijkheid voor retorische dominantie, en
mededogen voor mobilisatie.

Natuurlijk is deze retoriek niet uniek voor Trump. Naar ons idee is het goed
om deze juist te zien als symptoom van een bredere culturele verschuiving
in het (mondiale) politieke landschap. Precies daarom roept het een dringende
vraag op waar we later nog op terug komen: hoe is daarop nu passend te
reageren, zonder ook zelf helemaal te vervallen in de logica van demagogie?
Een democratisch ethos vereist immers meer dan overwinning; het vereist
terughoudendheid, redelijkheid, respect voor de ander, en vooral: het
vermogen om taal niet als wapen, maar als brug in te zetten.

3.2 New Public Brutalism: Wat is er publiek aan?

De brutalistische stijl van Donald Trump is niet slechts een retorisch
fenomeen in de politieke arena. Haar uitwerking reikt dieper: ze transformeert
het publieke domein zelf (vgl. Beaver & Stanley, 2023). Door taal doelbewust
te gebruiken als middel tot delegitimering, simplificatie en mobilisatie,
ondermijnt deze stijl het fundament waarop democratische instituties
rusten: vertrouwen, redelijkheid en een rechtsstatelijke basis.

De zes eerder besproken retorische kenmerken produceren samen een
discursieve atmosfeer waarin wantrouwen groeit, complotdenken floreert
en de publieke zaak verdacht wordt gemaakt. Dat wat ons bindt, wordt
beschouwd als zwak. De taal van de politieke ‘vriend’ of ‘vijand’ - in de stijl
van conservatieve filosoof Carl Schmitt — wordt gericht op alles dat
tegenwerkt: journalisten, gemarginaliseerde groepen, rechters. Taal wordt
zo niet alleen een instrument van leiderschap, maar een wapen tegen
instituties die dat leiderschap geacht worden te begrenzen. We benoemen
hier in dat kader zes retorische gevolgen en dynamieken: (1) de gezagscrisis;
(2) de medialogica van het wantrouwen; (3) de publieke zaak als complot; (4)
complotdenken als bindmiddel; (5) het conditioneren van gehoorzaamheid;
en (6) democratische erosie.

New Public Brutalism? Inhoudsopgave —>

19



NSOB

1. De gezagscrisis als retorisch en institutioneel gevolg

Trump presenteert het Amerikaanse overheidsapparaat structureel als
disfunctioneel, corrupt en onherstelbaar gebroken. Formuleringen als
“government is broken”, “the system is rigged” en “they stole the election”
fungeren daarbij als mantra’s die herhaaldelijk het vertrouwen in
democratische processen ondermijnen. Deze retoriek vormt de kern van wat
politicologen een gezagscrisis noemen: een toestand waarin burgers niet

langer geloven dat instituties in staat zijn om het algemeen belang te dienen.

Deze crisis wordt retorisch geconstrueerd, maar sociaal geéffectueerd.
Wanneer verkiezingen niet meer als legitiem worden erkend, wanneer
rechtbanken worden weggezet als partijdig (“so-called judges”), en wanneer
ambtenaren als verraders worden geframed (“deep state operatives”), dan
verliest het publieke domein zijn gezag als neutraal bemiddelingskader (zie
ook Levitsky & Ziblatt, 2018). In plaats daarvan ontstaat een binaire logica:
of je staat aan de kant van de waarheid (Trump), of je maakt deel uit van het
bedrog.

In Nederland zien we overigens inmiddels iets vergelijkbaars. Leiders van
politieke partijen bekritiseren en politiseren openlijk de legitimiteit van
democratische instituties (zoals de verkiezingsuitslag) en onafhankelijke
adviesorganen (zoals de Algemene Rekenkamer of de Raad van State).

2. De medialogica van het wantrouwen: ‘Fake news’ als performatief
frame

Het meest emblematische voorbeeld van Trumps aanval op het publieke
domein is zijn structurele delegitimering van de journalistiek, via de
voortdurende beschuldiging van “fake news”. Deze term fungeert niet slechts
als kritiek op mediabias, maar als retorisch frame dat elke vorm van
tegenspraak diskwalificeert (Prange, 2025).

Door gerenommeerde nieuwsorganisaties systematisch af te schilderen als
“the enemy of the people”, creéert Trump een alternatieve waarheidsorde
waarin hijzelf de enige legitieme bron van informatie is. Dit sluit aan bij het
idee van een post-truth society, waarin feiten worden vervangen door
overtuiging, en waar alternatieve feiten (‘alternative facts’) als politieke
munteenheid circuleren.

De retoriek van ‘fake news’ vervult een dubbele functie: zij ondermijnt het

vertrouwen in traditionele media, en versterkt de loyaliteit van de achterban,
die zich bevestigd ziet in het idee dat zij via Trump toegang heeft tot “de echte

New Public Brutalism? Inhoudsopgave —>

20



NSOB

waarheid”. Deze dynamiek is herkenbaar in de structurele erosie van
vertrouwen in journalistiek en wetenschap onder zijn aanhangers — een
ontwikkeling die als cruciaal wordt gezien in de opkomst van complotdenken.

Hier schuilt tegelijk een paradoxale en ironische relatie met ‘the mainstream
media’. Trump is immers afhankelijk van dezelfde media om zijn dramaturgie
als ‘brutale leider’ dagelijks zichtbaar te maken in huiskamers en op
telefoonschermpjes. Journalisten en politieke commentaren smullen ook
van het spektakel, een soort infotainment, dat tevens leidt tot ‘more eyeballs’
en dus mogelijk meer advertentie-inkomsten.

3. Het institutionele vijandbeeld: de publieke zaak als complot

Waar Trump aanvankelijk nog sprak over “drain the swamp”, heeft zijn
discours zich in toenemende mate ontwikkeld tot een compleet wantrouwen
jegens de gehele bestuurlijke orde. Overheidsinstellingen worden niet meer
gezien als imperfecte maar waardevolle instrumenten van de publieke zaak,
maar als actieve spelers in een kwaadaardig complot tegen het volk
(Skowronek et al., 2021).

Deze vijandsbeeld narratieven zijn structureel ingebed in zijn taalgebruik:
de “deep state” werkt in het geheim tegen de wil van het volk; bureaucratieén
zijn niet neutraal, maar corrupt (“fraud, waste and abuse”); inspecteurs-
generaal, rechters, federale ambtenaren zijn allemaal potentieel verdacht
(Scott, 2018; Horwitz, 2021). Zelfs wanneer instellingen functioneren binnen
hun wettelijke mandaat, worden =zij geframed als ‘verraders’
Herstructureringen bij USAID, de coup bij het Bureau of Fiscal Service en het
ontslag van de directeur van het Bureau of Labor and Statistics (BLS) na
tegenvallende banencijfers worden gepresenteerd als noodzakelijke
zuiveringen, waarbij slechts de leider weet wie “écht” loyaal is.

Het gevolg hiervan is een discursieve desintegratie van het publieke domein:
instituties verliezen hun gezag omdat zij systematisch verdacht worden
gemaakt. Waar eerder vertrouwen in de staat leidde tot publieke
betrokkenheid, leidt twijfel nu tot cynisme, en cynisme tot terugtrekking of
radicalisering.

4. Complotdenken als bindmiddel van de achterban
De wij-zij-retoriek, aangevuld met apocalyptische dreigingstaal, werkt als
een katalysator voor complotdenken. De aanhangers van Trump worden niet

aangesproken als kiezers of burgers, maar als strijders in een morele (en
soms religieus-spirituele) oorlog. Elke tegenslag — of het nu gaat om

New Public Brutalism? Inhoudsopgave —>

21



NSOB

verkiezingsnederlagen, rechtszaken of negatieve berichtgeving — wordt
geherinterpreteerd als bevestiging van het complot waartegen men zich
teweer moet stellen.

De bewering dat de verkiezingen van 2020 “gestolen” zijn, is daarvan het
duidelijkste voorbeeld. Deze mythe creéert een gedeeld gevoel van
slachtofferschap én morele superioriteit: men heeft niet verloren, men is
bedrogen. Deze retoriek van de ‘verraden meerderheid’ versterkt de
groepscohesie (in-group), sluit alternatieve perspectieven uit en legitimeert
potentieel gewelddadige mobilisatie, zoals op 6 januari 2021 zichtbaar werd.

Complotdenken fungeert hier als sociale lijm (Muirhead & Rosenblum, 2024):
het geeft zin, richting en een gemeenschappelijke vijand (out-group). En omdat
het complot zich voortdurend aanpast aan nieuwe feiten, is het resistent
tegen falsificatie — de ontkenning van het complot wordt er juist door
verklaard.

5. De conditionering van gehoorzaamheid: van verwarring naar
‘anticipated obedience’

In het brutalistische taalspel van Trump zijn verwarring, dreiging en
simplificatie geen fouten, maar doelgerichte mechanismen. Door het publieke
domein te framen als onveilig, chaotisch en verraderlijk, ontstaat een
toestand van structurele onzekerheid, waarin het verlangen naar duidelijkheid
en orde groeit. In die context verschijnt de leider als de enige vaste referentie.
Niet de ‘rule of law, maar ‘de leider’ kan die orde garanderen. Immers, de rule
of law is gecorrumpeerd door ‘linkse rechters’ die de wil van het volk juist
beknotten.

Deze dynamiek werkt toe naar wat in de literatuur ‘anticipated obedience’

wordt genoemd (Stanley, 2018): burgers richten hun gedrag niet meer op de
wet of instituties, maar op de vermeende wil van de leider. De constante
projectie van kracht — via een machostijl, symbolische zuiveringen en
vijandbeelden — maakt dat gehoorzaamheid wordt verinnerlijkt. Trumps
framing van Biden als zwak en seniel versterkt zijn eigen beeld als
onverzettelijke man van actie, die tegen de stroom in durft te gaan. Het
ambtenarenapparaat wordt in dat kader niet meer gezien als uitvoerder van
het publieke belang, maar als obstakel voor de ware volkswil.

Initiatieven zoals het aanstellen van Elon Musk als ‘special advisor’ en pastoor
Paula White-Cain als ‘spiritual advisor’, of het uitventen van slogans als
“wielding the chainsaw” en “shock and awe” illustreren deze bestuursstijl:
gericht op disruptie, morele zuivering, versnelling — en controle. De traditionele

New Public Brutalism? Inhoudsopgave —>

22



NSOB

Public Service Motivation, gebaseerd op dienstbaarheid en professionaliteit,
maakt zo plaats voor politieke loyaliteit en ideologische zuiverheid.

Wanneer taal zoals die van het New Public Brutalism systematisch
wantrouwen genereert, feiten in twijfel trekt en de legitimiteit van checks-
and-balances ondermijnt, verandert de publieke zaak van een gedeeld goed
in een verdacht domein. In plaats van een plek voor redelijkheid, ontstaat
een strijdtoneel waarop gehoorzaamheid, verontwaardiging en vijanddenken
de boventoon voeren.

6. Democratische erosie & rechtsstaat onder druk

In de afgelopen jaren heeft het wereldwijde politieke landschap een duidelijke
verschuiving doorgemaakt, waarbij een harde, compromisloze benadering
van politiek — hier aangeduid als brutalisme — steeds meer als normaal wordt
geaccepteerd. Hoewel deze ontwikkeling het meest uitgesproken zichtbaar
is in de Verenigde Staten onder het presidentschap van Donald Trump, is zij
geenszins beperkt tot dat land.

Ook in Europa staan we voor een groeiende uitdaging: de opkomst en
institutionalisering van politieke stromingen die gebruikmaken van
vergelijkbare retoriek, tactieken en strategieén. Deze evolutie roept
fundamentele vragen op over de veerkracht van Europese instituties, de
grenzen van democratische tolerantie en de wijze waarop politieke culturen
omgaan met autoritaire verleiding.

Hoewel het Europese politieke systeem met zijn meerpartijenstructuur en
coalitietradities theoretisch een buffer kan vormen tegen autoritaire
tendensen, blijkt de praktijk complexer (vgl. Hanson & Kopstein, 2024). In
verschillende Europese landen voltrekt zich een zorgwekkend proces van
institutionele erosie. In Hongarije, Polen en Bulgarije zien we hoe persvrijheid
wordt beknot, rechterlijke onafhankelijkheid wordt uitgehold en
oppositiepartijen structureel worden gemarginaliseerd. De institutionele
remmen functioneren dan niet langer als bescherming tegen radicalisering,
maar worden juist mechanismen van normalisering. Ook in ons eigen land
zijn dergelijke tendensen waar te nemen.

Hoewel institutionele structuren enige bescherming bieden, zijn ze niet
onfeilbaar wanneer politieke actoren toelaten dat radicale ideologieén in het
centrum van de macht worden geintegreerd. De grootste uitdaging ligt in
het creéren van een politiek en maatschappelijk klimaat dat in staat is
achterliggende angsten en onvrede binnen de samenleving op een
constructieve en inclusieve manier aan te pakken. Het behoud van

New Public Brutalism? Inhoudsopgave —>

23



NSOB

democratische vrijheden en waarden is ook op ons continent geen
vanzelfsprekendheid, maar een verantwoordelijkheid van iedereen die het
publieke belang vooropstelt.

3.3 New Public Brutalism: Wat is er nieuw aan?

Op het eerste gezicht lijkt New Public Brutalism wellicht gewoon een volgende
variant van bekende klassieke registers: demagogie, populisme, autocratie
en tirannie. We kennen de verhaallijnen die daarbij horen: de sterke leider
tegenover het corrupte establishment, de volkswil versus het kartel, de
zuivering van het systeem via confrontatie en simplificatie. Maar wie NPB
reduceert tot een herhaling van het oude script, mist naar ons idee de essentie
van wat er werkelijk op het spel staat.

De brute breuk die NPB in het publieke domein teweegbrengt, overstijgt de
traditionele tegenstelling tussen democratie en dictatuur (vgl Hanson &
Kopstein, 2024). Het gaat niet (alleen) om een machtsgreep of het vervangen
van instituties, maar om een systematische ondermijning van de bestuurlijke
logica van binnenuit. De ambities zijn ook heel anders (vgl. Muirhead &
Rosenblum, 2024). Niet hervormen, maar ontmantelen. Niet optimaliseren,
maar ontregelen. De ambitie is niet ‘reparatie’ of ‘restauratie’, maar ‘undoing’,
‘derailing’ en ‘degrading’. En precies dat maakt NPB tot een nieuw hoofdstuk
in de geschiedenis van de strijd om publieke macht.

Waar klassieke autoritaire regimes zich nog hullen in het kleed van de
bestuurlijke orde, manifesteert NPB zich als een bewust ingezette
destructieve bestuursstijl. Besturen wordt onbesturen. Beleid maken wordt
ontregelen. De retoriek van “drain the swamp” of “deep state” is hierbij geen
bijzaak, maar core business. De aanval op het overheidsapparaat wordt
gelegitimeerd als daad van bevrijding.

Deze dynamiek van destructief bestuur kan verschillende vormen aannemen

(Muirhead & Rosenblum, 2024):

« Disabling: structurele ontmanteling via ‘defunding’, uitholling van
ambtelijke capaciteit en het marginaliseren van expertise.

« Hijacking: strategische benoemingen van loyalisten op cruciale posten,
bedoeld om instituties van binnenuit te kantelen.

« Circumvention: het bewust omzeilen van checks-and-balances via
noodverordeningen, social media decreten, executive orders of parallelle
netwerken.

« Derailing: het inzetten van macht zonder rem, met als doel het ontsporen
van normale besluitvormingsprocessen.

New Public Brutalism? Inhoudsopgave —>

24



NSOB

Wat hierbij opvalt: deze technieken worden toegepast vanuit democratische
kaders, niet erbuiten. Juist daar schuilt de verraderlijke kracht van het New
Public Brutalism. Het beweegt niet tegen de democratie in, maar door de
democratie heen. De legitimiteit van de stembus wordt niet verworpen, maar
omgebogen. De taal van de publieke verantwoording wordt niet genegeerd,
maar omgekeerd tot spektakel, strijdtoneel en tribunaal.

NPB is in die zin geen afwijking van het systeem, maar eerder een perversie
van binnenuit. NPB is eigenlijk een immanente kritiek en zelfondermijning,
een vorm van machtswellust genesteld in de schoot van de democratie zelf.
Daarmee is het fundamenteel anders dan het klassieke autoritarisme. De
regels worden niet openlijk geschonden, ze worden geherdefinieerd. ‘Rule of
law’ maakt plaats voor ‘rule of man’, niet door een staatsgreep, maar door een
opeenstapeling van kleine, ogenschijnlijk legitieme handelingen. Vertrouwen
in media, wetenschap en instituties wordt eerst gekleurd, daarna gekaapt en
uiteindelijk gesloopt.

In deze context krijgt ook het taalgebruik een strategische rol. Woorden als
“fake”, “rigged”, “corrupt”, “broken” of “fraudulent” zijn geen losse retorische
prikkels, maar structurele instrumenten in een bredere poging om de
werkelijkheid zelf te herdefiniéren. Brutalistisch taalgebruik is niet alleen
een stijlmiddel, maar een bestuurstechniek. Het creéert verwarring, dwingt
gehoorzaambheid af, en zet democratische actoren tegen elkaar op. De
anticipatie van geweld, chaos of schande leidt tot een bestuursstijl waarin
angst en dreiging functionele elementen worden van beleidsuitvoering.

Het ‘nieuwe’ van New Public Brutalism zit niet per se in de woorden of
symbolen an sich, maar in de manier waarop de logica van publiek bestuur
zelf hiermee wordt herschreven. De overheid is niet langer een plek van
publieke waardenrealisatie, maar een toneel van onderlinge strijd, betwijfelde
loyaliteit en persoonlijke macht. De ambtenaar wordt niet langer gezien als
dienaar van de publieke zaak, maar een politieke pion. De burger geen mede-
eigenaar van de publieke zaak, maar een volger of anders een vijand.

Over brutalistische banaliteit

In de politieke wereld van Trump is waarheid onderhandelbaar, zijn social
media platform draagt — oh ironie — de veelzeggende naam ‘Truth Social’.
Wetenschap wordt verdacht, samenwerken en solidariteit worden neergezet
als zwaktebod. Daarmee sluit zijn leiderschap aan bij de fascistische logica
die bijvoorbeeld Cox & Skidmore-Hess (2022) en Tourish (2024) in hun werk
blootleggen: macht als theatraal verzet tegen wat toch al kwetsbaar is, maar
wel verpakt als ‘échte bevrijding’. De figuur van de sterke man, niet als
anachronisme maar als belichaming van populistische (witte) woede

New Public Brutalism? Inhoudsopgave —>

25



NSOB

gecombineerd met kapitalistische belangen, die een retoriek van nationale
wedergeboorte (“Make America Great Again”) hand in hand laat gaan met
belastingverlagingen voor de elite en uitholling van publieke instituties. In
die zin zou NPB ook kunnen worden gekwalificeerd als een verschijningsvorm
van NPF (New Public Fascism). Trumps stijl — luid, beledigend en
simplificerend; niet slechts een populistische tactiek, maar een vorm van
ontregeling die de gangbare democratische redelijkheid ondermijnt.

Het neo-fascistische zit hier niet in hakenkruizen of militaire parades,
hoewel dat soms ook de kop opsteekt in het geval van Trump, maar vooral in
de normalisering van agressie en uitsluiting. Waar democratie twijfel en
pluraliteit vereist, eist NPB zekerheid en onderwerping. Brutaliteit wordt dan
niet alleen dramaturgisch communicatief, maar produceert ook een nieuwe
materiéle orde die het recht van de sterkste verheft tot democratisch principe.
Dat is de ideologische verleiding van ‘brute eerlijkheid’, de autoritaire
glimlach achter het populistische masker.

Echter, de notie van NPB als een accumulatie van macht via de rule of man is
in zekere zin misleidend. NPB is niet enkel de pose van de brutale leider die
met theatrale gebaren de complexiteit van beleid en democratische
waardenafweging platwalst. Ze is ook systeem: een koude, structurele vorm
van macht die haar brutaliteit oefent via de logica van regels, formulieren
en algoritmen. De dramaturgie van het brute woord staat niet los van de
banaliteit van de brute routine. Denk aan hoe ongedocumenteerden in de VS
worden achternagezeten en meegenomen door personeel van Immigration
and Customs Enforcement (ICE). Dat zijn eigenlijk altijd mensen van kleur, die
met enige regelmaat ook onterecht worden meegenomen, inclusief kinderen
en moeders. De dramaturgie van de ‘sterke brutale leider’ die mensen kan
‘oppakken en deporteren’ heeft dus zowel een symbolische als een kille
materiéle kant. Dat brutalisme zit in de leider én in het systeem. NPB
mobiliseert beide.

Bureaucratie spreekt hier dezelfde taal als de brutale leider. Geen geschreeuw,
maar de relatieve stilte van ‘procedurele correctheid’ die grondrechten
schendt. Hier toont zich wat Jhagroe en Salazar-Morales (2025)
beleidskolonialiteit noemen: de koloniale erfenis in beleidsregimes die
witheid, hiérarchie en kille efficiéntie verheffen tot universele rationaliteit.

Deze bureaucratische brutaliteit staat niet los van de mediagenieke brutaliteit
waarvoor journalisten en fotografen over elkaar heen buitelen. Wat is de
overlap? Ze delen een affectieve kern: angst. De angst voor ‘de fraudeur’, ‘de
ander’, ‘de afwijking’. Die angst vormt de brug tussen brute leiders en brave
systemen. Zo herhaalt en vertaalt NPB zich niet alleen in de mediaoptredens

New Public Brutalism? Inhoudsopgave —>

26



NSOB

van populistische bestuurders, maar ook in de dagelijkse beslissingen van
beleidsmachines.

Brutaliteit is dus niet enkel individueel en spectaculair, maar ook juist
institutioneel en alledaags. Met Hanna Arendt (1971) kunnen we zeggen: dat
is de banaliteit van brutalisme. De uitdaging is om deze gelaagdheid te zien:
de leider en het systeem als twee gezichten van dezelfde macht. Tegen NPB
verzet men zich niet alleen met feiten of met empathie, maar met het besef
dat de strijd om rechtvaardigheid zich ook afspeelt in de micropraktijken
van beleid, waar redelijkheid en uitsluiting in elkaars verlengde liggen.

Het gevaar van NPB is daarmee institutioneel en dus fundamenteel van aard:
het tast de grondslagen van het publieke vertrouwen aan. Het perverteert de
morele economie van het bestuur. En het laat ons achter met een cruciale
vraag: wat blijft er over van de publieke zaak, wanneer het publieke discours
zelf wordt ondermijnd?

New Public Brutalism? Inhoudsopgave —>

27



4. New Public Brutalism in
historisch perspectief

Koloniaal bestuur als uitdrukking van ‘Old Public Brutalism’

Sporen van NPB zijn al terug te vinden in de koloniale bestuursstijl die ook
ons land in het verleden kenmerkte. In het NPB van vandaag de dag, klinken
echo’s uit het verleden door. Het is waardevol die historische resonantie te

vatten.

Koloniale macht, ook de Nederlandse, was namelijk niet alleen zichtbaar in
forten, geweren en plantages; ze leefde in woorden, in formulieren en in
rituelen. Het werd nadrukkelijk niet alleen ingevuld via materiéle
infrastructuur, maar ook via taal als instrument van overheersing. In deze
bestuurspraktijk kunnen we een stijl ontwaren die als Old Public Brutalism
te benoemen valt: brute onderdrukking gecombineerd met bestuurlijke taal
en esthetiek.

Zo sprak de koloniale overheid in een verheven toon van ‘beschaving en
orde’. Cox en Skidmore-Hess (2022: 122) noemen dit de discursieve kant van
koloniale macht: “Colonial power is always embedded in language that
naturalizes hierarchy and disguises violence as progress”. De koloniale
staat sprak zichzelf morele onschuld toe: “wij” brachten orde, “zij” waren
lui, barbaars of irrationeel. De taal van superioriteit verbond zich met een
moraliserende toon: overheersing gold als opvoeding (Crib, 2010). In de
koloniale beleidstaal werd “orde” tegenover “onrust” geplaatst. Onrust
betekende niet politieke strijd, maar een gebrek aan onderwerping.
Ambtenaren spraken over “pacificatie” in Atjeh, “rust en veiligheid” op
Java, of “het herstel van discipline” in Suriname. Een ander bekend
voorbeeld is de term “politionele acties” in Indonesié als eufemisme voor
koloniale bruutheid.

Ook bij Old Public Brutalism ging het niet enkel over uitoefening van
geweld, maar ook over de zichtbaarheid van gezag. Daar waar NPB valt te
begrijpen via de dramaturgie van Trump, zien we dat in de koloniale tijd
uniformen, vlaggen, wachthuizen, registers en taal dienden als
symbolische infrastructuur van bestuur. Het bestuur zelf werd een ritueel,
een toneelstuk waarin de staat dagelijks zijn superioriteit opvoerde.

NSOB New Public Brutalism? Inhoudsopgave —>



Het ambtelijk vocabulaire droeg daaraan bij: woorden als ‘tucht’, ‘gezag’,
‘plichten’, ‘dienstbaarheid’ en ‘goede zeden’ bepaalden het denken over
bestuur. Deze begrippen vormden een bureaucratische esthetiek van
discipline en orde. Ze stonden gedrukt in verordeningen, op borden bij
kazernes, in formulieren die gedwongen contractarbeiders moesten

ondertekenen, vaak zonder te weten wat er precies stond.

Nog een referentie uit het verleden die relevantie heeft voor het heden: de
koloniale bestuursmacht beschouwde het bestrijden van ‘de vijand’ al
primair als een kwestie van ‘veiligheid’ die vooral ‘beheersing’ en
‘management’ zou behoeven. Het ambtelijke begrip ‘poenale sanctie’
maakte het mogelijk dat planters ‘hun arbeiders’ mochten straffen bij
“arbeidsweigering”. In sommige gevallen moesten arbeiders elkaar zelfs
stokslagen geven (Eickhoff & Drieénhuizen, 2020). Dat is bestuurlijk
brutalisme ‘avant la lettre’. Hier zien we de koloniale logica van de “vijand
van binnenuit”: de opstandige arbeider als gevaar voor de orde, én de

winstmakende planter als behoeder van discipline.

Het hangt allemaal samen met de koloniale obsessie met zuiverheid, die
aansluit bij wat Tourish (2024) “the myth of the pure people” noemt. Dat wil
zeggen, een ideologisch frame waarin de macht zichzelf ‘reinigt’ door
uitsluiting. De koloniale staat cultiveerde dit mythologische zelfbeeld: het
idee van de nuchtere, beschaafde, moreel verheven Nederlander (of
Amerikaan, Engelsman, Fransman, Spanjaard) die de ‘onreine’,
ongedisciplineerde ‘Ander’ bestuurt en beheerst. Dat discours van ‘wij en
zij’ werkte dus ook in een ver verleden al als cement van (koloniaal) bestuur.

Als we naar NPB als bestuursstijl kijken, horen we echo’s van “orde”,
“discipline” en “zuiverheid” terug. Old Public Brutalism laat zien dat macht
niet alleen wordt uitgeoefend door wetten en geweld, maar door woorden
die blijven hangen, woorden die een wereld bouwen waarin overheersing de
norm lijkt. De koloniale bestuursstijl is dus niet slechts geschiedenis, het is
ook een les over hoe macht zichzelf rechtvaardigt via een regime van
normaliserende taal en theatrale symboliek.

Het eigenzinnige en nieuwe van NPB dat we in het vorige hoofdstuk
beschreven, laat zich eigenlijk niet goed begrijpen zonder een grondiger besef
van haar politiek-bestuurlijke ontwikkelingsgeschiedenis. Sterker, zonder
goed begrip van waar NPB - als bestuursstijl - vandaan komt, valt hieraan
eigenlijk onmogelijk doordacht tegenspel te bieden. Daarom doen we in dit
hoofdstuk een poging NPB als nieuw bestuurskundig fenomeen te duiden,
voordat we ertoe overgaan passende response strategieén te articuleren.

NSOB New Public Brutalism? Inhoudsopgave —> 29



NSOB

Om NPB historisch in te bedden en te begrijpen, bespreken we de opkomst
van recente bestuursstijlen (New Public Management en New Public
Governance) en hoe NPB daarop reageert en daar met nodige brutaliteit mee
breekt.

4.1  New Public Management (NPM)

In de laatste decennia van de twintigste eeuw voltrok zich een diepgaande
verandering in de wijze waarop westerse overheden hun publieke taken
vormgaven. Onder invloed van economische stagnatie, globalisering en
afnemend vertrouwen in klassieke instituties ontstond een nieuwe
bestuursbenadering: New Public Management (NPM). Wat begon als een
veelbelovend hervormingsidee, geinspireerd door de taal en methoden van
de private sector, groeide uit tot een wereldwijd bestuursparadigma.
Inmiddels is de waardering echter bekoeld: waar NPM ooit vooruitstrevend
gold, wordt het nu vaak als pejoratief label gebruikt.

NPM kreeg voet aan de grond in een tijd waarin de publieke sector gold als
traag, duur en weinig wendbaar. In Angelsaksische landen leidde dit tot
ingrijpende hervormingen, onder figuren als Thatcher en Reagan. Bestuur
moest worden benaderd als onderneming: met nadruk op efficiéntie, output
en klantgerichtheid. Instrumenten als prestatie-indicatoren, outputmetingen
en resultaatsverantwoordelijkheid werden de standaard.

Aan deze beweging lag niet enkel praktische onvrede, maar ook ideologische
overtuiging ten grondslag. NPM verwoordde een fundamenteel wantrouwen
jegens traditionele besluitvorming, die als verkokerd werd gezien. Om beleid
los te maken van politieke belangen, werd het toevertrouwd aan managers
en professionals. Door verzelfstandiging en bundeling van expertise moest
bestuur rationeler worden. De logic of discipline werd leidend: hoe groter de
afstand tot de politiek, hoe beter de besluitvorming.

In de praktijk leidde dit tot grote herstructureringen. Overheidsinstellingen
werden opgesplitst in semiautonome entiteiten — de quango’s — met
contractueel vastgelegde prestaties en meetbare doelen. Kwantiteit ging
boven kwaliteit, liefst tegen minimale kosten. De overheid verschoof van
uitvoerder naar regisseur — “steering, not rowing” (Osborne & Gaebler, 1992).
Beleidsverantwoordelijken kregen meer ruimte, zolang zij resultaten konden
aantonen. De burger werd minder gezien als lid van een gemeenschap en
meer als klant: dienstverlening moest marktconform, efficiént en op maat.

New Public Brutalism? Inhoudsopgave —>

30



NSOB

Aanvankelijk paste dit naadloos binnen het neoliberale discours van
marktwerking en privatisering. Gaandeweg werden echter ook de keerzijden
zichtbaar. Door de opsplitsing in afzonderlijke eenheden verdween het
overzicht, wat bekendstaat als siloization. De nadruk op meetbare output
stimuleerde interne concurrentie en afrekenculturen, wat samenwerking en
kennisdeling ondermijnde.

Ook de politieke controle verschoof: door contractuele relaties en autonomie
ontstond bestuurlijke vaagheid. Ministers bleven aanspreekbaar op
uitvoeringsfalen, maar hadden minder sturingsmogelijkheden. In plaats van
helderheid en effectiviteit leverde dit juist verwarring en roep om
herregulering op.

Daarnaast bleek de focus op meetbaarheid problematisch. Wat gemakkelijk
te tellen is, zegt zelden iets over maatschappelijke waarde. Beleidsaandacht
richtte zich op indicatoren in plaats van impact: “Hitting the target, missing
the point”. Dat leidde tot strategische kortzichtigheid en bureaucratische
reflexen waarin rapporteren belangrijker werd dan verbeteren.

De invloed van NPM blijkt ook uit het taalgebruik: termen als aanbesteding,
prestatiebeloning en klanttevredenheid zijn ingeburgerd. Soms leidde dit tot
innovatie, maar vaak ook tot pervers gedrag. De metafoor van de klant past
slecht bij burgers: publieke diensten zijn geen optionele producten maar
vormen van solidariteit. Door de nadruk op individuele voorkeuren raakten
bredere maatschappelijke waarden ondergesneeuwd, en stimuleerde NPM
eerder consumentencultuur dan participatief burgerschap.

Wat ooit werd gepresenteerd als de sleutel tot een efficiénter en moderner
openbaar bestuur, wordt inmiddels steeds vaker geassocieerd met
bestuurlijke problemen en maatschappelijke onvrede. In het publieke debat
geldt NPM vaak als symptoom van doorgeschoten marktdenken,
technocratische starheid en een schrijnend gebrek aan empathie. Waar het
aanvankelijk stond voor vernieuwing en rationalisering, roept het vandaag
beelden op van versnippering, verantwoordingsdruk en vervreemding tussen
bestuur en burger.

4.2 New Public Governance (NPG)

In de eerste decennia van de eenentwintigste eeuw tekent zich in dat licht
een volgende verschuiving af in het denken over publiek bestuur. Waar New
Public Management (NPM) lang de toon zette met zijn nadruk op efficiéntie,

output en marktmechanismen, kwam de belangstelling op voor een andere

New Public Brutalism? Inhoudsopgave —>

31



NSOB

(vaak als opvolgend geschetste) benadering die we hier vatten onder de
noemer New Public Governance (NPG). Dit perspectief neemt nadrukkelijk
afstand van het bedrijfsmatige en contract-gestuurde karakter van NPM, en
stelt in de plaats daarvan samenwerking, netwerksturing en publieke
waardenrealisatie centraal. In de bestuurskundige literatuur wordt NPG
daarom ook wel gezien als de volgende stap in de ontwikkeling van publieke
organisatie, voorbij de klassieke bureaucratie én het marktgeoriénteerde
management (Osborne, 2006).

NPG biedt een derde weg. Het paradigma probeert een alternatief te
formuleren voor de dichotomie tussen juridisch-bestuurlijke aansturing en
zakelijke managementprincipes. In plaats van top-down of transactioneel
aan te sturen, draait het binnen NPG om de codrdinatie van netwerken en
het gezamenlijk realiseren van maatschappelijke opgaven in een
gefragmenteerde omgeving.

Deze benadering sluit aan bij inzichten uit de netwerktheorie en onderkent
de realiteit van een ‘plurale staat’, waarin uiteenlopende actoren — overheden,
private partijen, maatschappelijke organisaties — gezamenlijk publieke taken
vormgeven. Bovendien erkent NPG de aanwezigheid van een ‘pluralistische
staat’, waarin uiteenlopende processen invloed uitoefenen op beleid en
uitvoering. Dat betekent dat de rol van de overheid verschuift van dominante
sturingsmacht naar facilitator, verbinder en katalysator (Bao et al., 2012).
Beleidsvorming en -implementatie worden nadrukkelijk niet opgevat als iets
dat binnen één organisatie plaatsvindt, maar als een proces dat zich afspeelt
in interactie tussen verschillende belangen, perspectieven en praktijken.

In plaats van directe, hands-on besturing, pleit NPG voor een meer indirecte,
hands-off benadering: sturen met en door netwerken (Rhodes, 2016). Dat
vraagt ook om andere bestuurlijke competenties en vormen van ambtelijk
vakmanschap. Bestuurders zijn niet langer enkel beleidsmakers of managers,
maar ook metagovernors: zij moeten in staat zijn om te schakelen tussen
hiérarchie, netwerk en markt, over organisatiegrenzen heen te werken en
verschillende partijen bij elkaar te brengen. Competenties zoals boundary
spanning, het vermogen om bruggen te slaan tussen sectoren en disciplines,
en collaboratief leiderschap worden cruciaal (Liddle, 2018).

NPG verlegt het doel van publieke organisaties van het leveren van meetbare
prestaties naar het creéren van publieke waarde. Het draait niet alleen om
wat overheden doen, maar vooral om wat ze betekenen. Belanghebbenden
betrekken, beleid co-creéren en maatschappelijke impact centraal stellen
zijn kenmerkende uitgangspunten. Daarmee probeert NPG het publieke
domein opnieuw te verbinden met burgers, gemeenschappen en

New Public Brutalism? Inhoudsopgave —>

32



NSOB

maatschappelijke organisaties — voorbij het klantdenken dat in NPM
domineerde.

Toch is de opkomst van NPG in de voorbije jaren niet zonder frictie of kritiek
gebleven. Een belangrijk punt daarbij is dat de politieke dimensie van het
werk in het publiek domein onverminderd relevant is, maar mogelijk zo
minder zichtbaar wordt. Zoals Rhodes (2016) opmerkt, vergt effectief
functioneren binnen het openbaar bestuur méér dan netwerkvaardigheden
of managementkennis. Ambtenaren opereren binnen een politiek-
bestuurlijke context, waarin ministeriéle verantwoordelijkheid, partij-
politieke belangen en parlementaire controle blijvend bepalend zijn. De
suggestie dat NPG de klassieke logica van politieke sturing kan vervangen,
is dan ook te optimistisch. Bestuurders en ambtenaren moeten voortdurend
schakelen tussen verschillende logica’s: die van beleid, politiek, organisatie
én netwerk.

Ook op conceptueel vlak roept NPG vragen op. De idealisering van samen-
werking en co-creatie kan een miskenning impliceren van de
machtsasymmetrieén en strategische belangen die in netwerken meespelen.
Samenwerking is niet vanzelfsprekend, en consensus ontstaat zelden zonder
conflict of ongelijke onderhandeling. De overheid mag zich dan als facilitator
opstellen, maar behoudt ook een regierol — met bijbehorende spanningen
tussen gelijkwaardigheid en sturing. Bovendien is het niet altijd duidelijk
wie aanspreekbaar is op resultaten, en wat er gebeurt als samenwerking
spaak loopt.

Ook NPG is niet vrij van blinde vlekken. Het kan worden ervaren als een stap
vooruit, maar zeker niet als de eindbestemming in onze ontwikkeling
richting een waarlijk democratische samenleving. En ook zeker niet
onbelangrijk in deze: “good governance” is voor veel mensen gaan betekenen:
risicovermijding, langdurige procedures, en vaak verlammende
stakeholderprocessen (Klein & Thomson, 2025). Dat zorgt voor frustratie en
vervreemding. Wanneer het alsmaar niet lukt om te leveren (bestuurlijke
complexiteit blijft), ontstaat een gevoel van machteloosheid en is er
voedingsruimte voor het idee dat de democratie zwak of hypocriet is. En
precies dat gevoel — dat ‘de overheid niets kan’ - is de voedingsbodem waarop
een andere bestuursstijl met een meer autoritaire inslag floreert.

4.3 New Public Brutalism als reactie op NPM en NPG

Waar de vanzelfsprekendheid van New Public Management (NPM) en ook
New Public Governance (NPG) langzaam lijkt te verdwijnen, komt inmiddels

New Public Brutalism? Inhoudsopgave —>

33



NSOB

een nieuwe bestuursstijl op stem die zich niet slechts afzet tegen haar
voorgangers, maar die in toon, vorm en werking een geheel andere oriéntatie
veronderstelt. Deze stijl, die we New Public Brutalism noemen, kiest niet
voor neutraliteit, afstand of procedurele zorgvuldigheid, maar voor directe,
onverbloemde en confronterende communicatie. Waar NPM sprak in de taal
van de markt, en NPG in de taal van samenwerking, spreekt NPB in de taal
van de strijd.

New Public Brutalism verwerpt de technocratische distantie die zo
kenmerkend was voor NPM, en zet zich ook af tegen de consensusgerichte
en procesmatige polderlogica van NPG. In plaats van terughoudende
ambtelijkheid of verbindende participatie, draait NPB om scherpte,
daadkracht en polariteit. De stijl herkent zich in het overvloedige gebruik van
superlatieven, in het creéren van binair denken (goed versus fout, volk versus
elite), en in het bewust ridiculiseren van tegenstanders. Beleidsopties worden
gepresenteerd als onvermijdelijke keuzes, vaak onderstreept door een
permanent gevoel van urgentie of crisis — een stijlmiddel dat eerder appelleert
aan emotie dan aan redelijkheid.

Taal is in dit paradigma niet langer een brug naar wederzijds begrip, maar
een wapen in het publieke domein. De retoriek van NPB is ontworpen om te
schokken, te mobiliseren, en om grenzen te verleggen. Dat is eigenlijk not
done in de stijl van public management en public governance. Daarmee roept
deze stijl begrijpelijkerwijs zorgen op over de gevolgen voor de publieke sfeer
en democratische verhoudingen. Toch zou het te kort door de bocht zijn om
NPB simpelweg als ongewenst of gevaarlijk te bestempelen. Alsof iets
inherent ongewenst is omdat het niet zou stroken met de principes van NPM
of NPG. Zoals bij iedere bestuursstijl, hangt de waarde of schadelijkheid
samen met doel, context en dosering. In situaties van maatschappelijke
stagnatie of bestuurskundig onvermogen kan disruptieve taal een functie
vervullen. NPB herinnert ons eraan dat affectieve, confronterende
communicatie 66k een vorm van politieke betrokkenheid kan zijn.

De aantrekkingskracht van NPB ligt dan ook niet alleen in de vorm, maar
vooral in de boodschap die ermee gepaard gaat. In een tijd waarin het
vertrouwen in klassieke instituties afneemt, biedt NPB ruimte voor een
verlangen naar persoonlijk leiderschap dat duidelijk, herkenbaar en
doelgericht is. In plaats van omslachtige besluitvorming via commissies,
procedures of checks-and-balances, wordt er gekozen voor directe actie,
belichaamd in leiders die ‘de stem van het volk’ vertolken — en zich
uitdrukkelijk niet gebonden achten aan het systeem.

New Public Brutalism? Inhoudsopgave —>

34



NSOB

Tegelijkertijd bevat NPB een uitgesproken kritiek op gevestigde kennis en op
instituties die traditioneel de waarheid claimden te representeren.
Universiteiten, media en experts worden in deze stijl geregeld neergezet als
ideologisch en bevooroordeeld — obstakels voor wat als werkelijk pluralisme
wordt beschouwd. NPB mobiliseert in de plaats daarvan ‘ervaringskennis’
van burgers en vertrouwt op alternatieve kanalen van informatie. Waarheid
en legitimiteit worden daarmee gedemocratiseerd, niet langer het exclusieve
domein van elites, maar onderwerp van maatschappelijke strijd en
toe-eigening. Dat zijn vormen van democratische affectiviteit waar NPM en
NPG niet toe in staat zijn.

De stijl van NPB reflecteert bovendien een diep gevoel dat macht te ver van
mensen is af komen te staan. Burgers, regio’s of nationale staten die zich
miskend of genegeerd voelen, vinden in het NPB een taal om hun ervaring
van afstand en onrecht onder woorden te brengen. De nadruk op nabijheid
— ‘de kracht van hier’ — gaat gepaard met symbolische afbakening:
Washington, Brussel, Den Haag of ‘de elite’ worden geportretteerd als
krachten die van buitenaf opleggen in plaats van meedenken. In deze wij-zij
retoriek schuilt een krachtige oproep tot herlokalisering van politieke
zeggenschap. Ook dat zijn politieke verlangens die NPM en NPG juist
‘onderdrukken’, gesteld in psychoanalytische termen.

Een ander kenmerk van NPB is het uitgesproken wantrouwen tegenover
instituties. De rechterlijke macht, de ambtelijke dienst, het onderwijs — zij
vormen in deze stijl niet vanzelfsprekend de hoeders van publieke waarden,
maar eerder belichamingen van een systeem dat zichzelf in stand houdt.
Juist door deze instituties en hun politieke gevoelsbeknotting openlijk te
bekritiseren, probeert NPB ruimte te maken voor stemmen en affecten die
eerder buitenspel stonden. Bestuur wordt zo gepresenteerd als iets dat niet
per definitie uitgaat van representatieve instellingen, maar van directe
legitimiteit door burgers zelf.

Daarnaast richt NPB zich nadrukkelijk tegen wat wordt gezien als een logge
en bemoeizuchtige bureaucratie. De ‘administratieve staat’ wordt gezien als
technocratisch, traag en te weinig democratisch gelegitimeerd. De hoop is
dat door het terugdringen of afbreken van deze structuren, er ruimte ontstaat
voor eenvoud, slagkracht en directe betrokkenheid (denk aan Trumps
‘Department of Government Efficiency’, DOGE). De nadruk ligt op doen in plaats
van plannen, op handelen in plaats van afstemmen - een bestuursstijl die
de complexiteit van beleid herleidt tot de eenvoud van actie.

We zien in NPB dus een bestuursstijl georganiseerd rond politieke directheid,
in directe reactie op beperkingen van NPB en NPB. Daarin zit een

New Public Brutalism? Inhoudsopgave —>

35



NSOB

democratische potentie, hoewel we daarbij ook een wisselwerking zien met
de fascistische verleiding (NPF). Deze krachtige stijl van brute directheid
heeft ook een ander wezenlijk risico. Wat op korte termijn functioneert als
shocktherapie of als retorisch breekijzer, kan op langere termijn leiden tot
institutionele erosie. Het voortdurend aanvallen van instituties ondermijnt
op den duur het vertrouwen in diezelfde instituties. Het reduceren van
complexe beleidsvraagstukken tot simpele tegenstellingen kan de nuance
en zorgvuldigheid ondermijnen die democratische besluitvorming juist nodig
heeft. De kracht van NPB ligt in haar disruptieve potentieel — maar daarin
schuilt ook haar valkuil.

New Public Brutalism is daarmee geen oppervlakkige stijlfiguur, geen
modegril, en zeker geen exclusief product van één politieke figuur. Hoewel
het presidentschap van Donald Trump een uitgesproken voorbeeld biedt, is
de stijl die NPB belichaamt veel ouder, dieper en breder verspreid. Het is een
fenomeen dat wortelt in bredere maatschappelijke tendensen van
vervreemding, polarisatie en verlangen naar herwonnen controle. En het is
een stijl die zich ook in de toekomst zal blijven manifesteren, in verschillende
vormen en contexten.

Wat overblijft is een bestuurspraktijk waarin institutionele stabiliteit en
retorische disruptie niet langer als tegenstellingen tegenover elkaar staan,
maar als twee krachten die voortdurend met elkaar in wisselwerking zijn.
Het verlangen naar een volksorde en oorlogstaal gaan dan hand in hand. NPB
herinnert ons eraan dat publieke communicatie nooit neutraal is, en dat
bestuur ook een kwestie is van verbeelding, emotie en conflict. Mits met
mate en moreel bewustzijn gehanteerd, kan New Public Brutalism bijdragen
aan het openbreken van vastgelopen verhoudingen. Maar zodra het de
uitzondering tot norm maakt en democratische instituties structureel
ondergraaft, wordt de stijl gevaarlijker dan de problemen die zij probeert te
benoemen, zoals hiervoor uitgebreid is toegelicht.

New Public Brutalism? Inhoudsopgave —>

36



Een vergelijking tussen NPM, NPG en NPB laat zich als volgt
schematisch samenvatten:

KERNCONCEPTEN EN
DIMENSIE

Ambitie van
bestuur

Beeld van bestuur

Beeld van burgers

Beeld van
ambtenaren

Beeld van experts

Relatie tot
instituties

Verantwoordings-
logica

NSOB

NPM — NEW PUBLIC
MANAGEMENT

Efficiéntie,
effectiviteit,
meetbare resultaten;
overheid als
presterende
organisatie

Overheid als ‘service
provider’; levert
prestaties aan
burgers als klanten

Klant of consument
van publieke
diensten

Neutraal,
uitvoerend, gericht
op doelmatigheid en
regels

Deskundigen en
kennis zijn leidend;
evidence-based

policy

Hervorming:
instituties moeten
bedrijfsmatig
presteren; nadruk op
output

Prestatie-
indicatoren,
benchmarks, output-
en resultaatsturing

New Public Brutalism?

NPG — NEW PUBLIC
GOVERNANCE

Publieke waarde
creéren via
samenwerking en
netwerksturing;
gezamenlijke
maatschappelijke
opgaven realiseren

Overheid als
‘netwerkregisseur’ of
facilitator; verbinder
van publieke, private
en maatschappelijke
actoren

Partner, co-creator
of medeproducent
van publieke waarde

Verbinder, boundary
spanner,
metagovernor;
samenwerkend over
grenzen heen

Expertise in dialoog
met praktijk en
samenleving;
co-creatie van
kennis

Netwerken van
instituties en
actoren; gedeelde
verantwoordelijkheid
en wederzijdse
afhankelijkheid

Verantwoording via
legitimiteit,
vertrouwen en
gedeelde publieke
waarde

NPB — NEW PUBLIC
BRUTALISM

Wantrouwen
aanjagen jegens het
‘systeem’,
deconstructie van
instellingen,
symbolisch
machtsvertoon

Overheid als ‘deep
state’; vijandige
macht die moet
worden
teruggedrongen of
bestreden; hoeder
van volksorde

Slachtoffer of loyale
volgeling; burgers
verdeeld in ‘wij’en

FAEEs

zij

Partijdig, verdacht,
onderdeel van
bestuurlijke elite

Wantrouwen jegens
experts; voorkeur
voor alternatieve of
populistische
kennisbronnen

Ontregeling:
instituties worden
aangevallen of
ondermijnd

Politieke erkenning
en loyaliteit aan
leider; schuld zoeken
bij tegenstanders

Inhoudsopgave —>

37



KERNCONCEPTEN EN

NPM — NEW PUBLIC

NPG — NEW PUBLIC

NPB — NEW PUBLIC

DIMENSIE MANAGEMENT GOVERNANCE BRUTALISM

Stijl van bestuur Managerial, Relationeel, Persoonlijk,
instrumenteel, collaboratief, performatief,
beheersingsgericht reflexief; sturenvia  symbolisch,

netwerken transgressief
(‘hands-off’)

Inzet van beleid Beleid als technisch ~ Beleid als Beleid als podium
middel voor gezamenlijk leer-en  voor conflict; inzet
probleemoplossing innovatieproces; voor insluiting en

co-creatie en uitsluiting
participatie

Stijl van Technocratisch, Dialooggericht, Emotioneel,

communicatie zakelijk, gericht op verbindend, polariserend, gericht
feiten en cijfers transparant; gericht  op gevoel en

op vertrouwen en vijandbeelden
inclusie

Reactie op falen Beleidsaccumulatie ~ Gezamenlijk leren, Beschuldiging van

van beleid en bijsturing via reflectie en sabotage of vijandige
feedbackloops en aanpassing binnen krachten;
leren netwerken; externalisering van

erkenning van schuld
complexiteit

NSOB

De vraag die resteert na deze historische beschouwing en vergelijking ten
aanzien van NPB is: wat volgt nu hierna? Of toch tenminste: hoe nu tegenspel
te bieden aan een brutale bestuursstijl die het risico loopt uit de rails te lopen,
en ons op te zadelen met een antidemocratische stijl die op korte termijn het
toneel niet zal verlaten? New Public Brutalism bouwt geen dictatuur, geen
formele autocratie. We opereren in wat formeel is omschreven als
democratisch systeem. Echter, feiten lijken daarin niet meer te overtuigen
en argumenten ketsen af. We kunnen hopen op een stille meerderheid,
vertrouwen op instituties, of ons beroepen op redelijkheid, maar is dat nog
voldoende hier? Misschien vraagt verzet tegen New Public Brutalism niet om
klassieke vormen van tegenspel zoals nog meer argumenten tegen, maar om
een nieuw repertoire van reageren: andere manieren van spreken, zwijgen,
handelen die niet meegaan in de logica van brutaliteit, maar haar door
subtiele tegenbewegingen ontregelen en ondermijnen.

New Public Brutalism? Inhoudsopgave —>

38



5. Anders (leren) tegenspreken?

NSOB

Verleidelijke valkuilen

Ze eten onze katten en honden

“In Springfield, they’re eating the dogs... they’re eating the cats... they’re
eating the pets.” Die uitspraak deed Donald Trump in september 2024,
tijdens een presidentsdebat. Het illustreert zijn vermogen om
tegenstanders op brutale wijze te trollen.

Hij zei het om een beeld op te roepen over het gedrag van migranten in de
Verenigde Staten. Door factcheckers werd het al snel als feitelijk onjuist
weerlegd, maar desondanks circuleerde de bewering massaal op sociale

media en werd ze opgepikt in memes, parodieén en politieke framing.

Het laat zien hoe New Public Brutalism werkt: niet per se via overtuiging,
maar door ontregeling, via provocatie en het uitlokken van emotionele
reacties. Vaak begint het met schofferen: een schokkende, aanstootgevende
uitspraak die de grenzen van fatsoen, waarheid en redelijkheid overschrijdt.
Bij Trump gaat het vaak om uitspraken die absurdisme combineren met
dreigende of vijandige inhoud, precies zoals in Springfield. Daarna volgt de
relativering: zodra verontwaardiging losbarst, wordt de uitspraak
gepresenteerd als ‘slechts’ een grap, satire of ironie. Als een echte trol
verschuilt hij zich daarna achter ambiguiteit en zet vervolgens de critici
neer als overgevoelig. Uiteindelijk volgt de normalisering: door herhaling
van dit soort uitspraken verliest het als provocatie zijn scherpte, en wat
aanvankelijk als buitengewoon schandalig werd gezien, raakt ingebed in
het gewone politieke discours. Wat als ‘grappige’ overdrijving begon,
suggereert langzaam een ‘kern van waarheid’ bespreekbaar te maken. Het
resultaat: de norm verschuift.

Tegenspel bieden is hier buitengewoon moeilijk. Een beroep op redelijkheid
kan averechts werken, omdat het de trol juist bevestigt in zijn narratief van
een verstikkend midden dat vrijheid van meningsuiting beperkt. Feiten,
hoe zorgvuldig ook gepresenteerd, verliezen kracht tegenover ironie en
satire; elke poging tot correctie klinkt als wereldvreemdheid en wordt door
de trol omgezet in brandstof voor de volgende provocatie. Ook morele
veroordeling werkt niet zoals normaal: zij voedt de constructie van een
arrogante elite die de regels dicteert, waarmee het morele gezag eerder
wordt uitgehold dan versterkt.

New Public Brutalism? Inhoudsopgave —>

39



NSOB

Trump beheerst deze logica van trollen tot in de puntjes. Hij opereert
voortdurend in het schemergebied tussen ernst en satire, waar
conventionele middelen van debat — redelijkheid, feiten, moraal -
contraproductief worden. Het Springfield-voorbeeld toont dat troll-logica
systemisch is: de circulatie van een twijfelachtige claim versterkt zichzelf
via shock, relativering en normalisering, ongeacht latere institutionele
correcties of ontmaskerend bedoelde media-interventies. Die verzwakken
de werking daarvan niet, maar versterken deze juist eerder: als brandstof

voor verder trollen.

We leven in een gemediatiseerde beeldcultuur. Memes, tweets, nieuwsitems,
afleiding, conflict en ego overheersen. Hierdoor worden essentiéle waarden
als waarheid, kritisch denken, logica, samenhang en ernst ondermijnd.
Postman (1985) stelde dat televisie en, in het verlengde daarvan, sociale media
in wezen anti-communicatieve technologieén zijn. Ze prikkelen niet de rede,
maar het gevoel. De vraag is niet of iets waar is, maar of het prettig aanvoelt,
fascineert of juist afstoot.

Trump, ooit een bekende reality-tv-ster, heeft zijn televisiewaarden
moeiteloos meegenomen naar de politiek. Zijn communicatie bestaat uit
eenvoudige leuzen en provocerende uitspraken, in hoofdletters verspreid via
X (voorheen Twitter) en zijn eigen platform ‘Truth Social’. Het doel is telkens
hetzelfde: ophef en verdeeldheid.

Zijn presidentschap lijkt meer op een show dan op een politieke ambtsperiode.
De slogan “You're fired” uit zijn tv-show The Apprentice (2004-2015)
symboliseert zijn stijl: autoritair, dominant en gespeend van inhoudelijke
diepgang. Zijn imago als ‘succesvolle zakenman’ was grotendeels fictie, maar
televisie maakte het geloofwaardig. Voor het publiek was het overtuigende
beeld belangrijker dan de waarheid erachter. Herhaling van de boodschap
bleek belangrijker dan de inhoud ervan (Prange, 2025). Zoals Trump het zelf
zegt: als je een leugen maar vaak genoeg herhaalt, wordt het vanzelf geloofd.
In Nederland zien we deze tactiek ook terug bij de nareis-leugen van Dilan
Yesilgoz, of bij het Al-gegenereerd beeldmateriaal van Geert Wilders.

Wat mensen in deze context nodig hebben is niet per se waarheid, maar een
verhaal dat aanspreekt, een mythe. Zoals die van de Amerikaanse president
als redder van het ‘meest bijzondere land ter wereld’. In die mythologie is de
vijand altijd ‘de ander migranten, genderactivisten, of mensen met een
andere achtergrond. Het politieke succes van Trump is een rechtstreeks
gevolg van zijn mediapersoonlijkheid. Hij bespeelt zijn rol met flair, lanceert
bizarre ideeén, vaardigt vreemde decreten uit en provoceert internationale
leiders. Alles om maar in het middelpunt van de aandacht te blijven. Het ene

New Public Brutalism? Inhoudsopgave —>

40



NSOB

schandaal zou de andere moeten verhullen. Vermaak is verworden tot
verslaving, een obsessieve behoefte die uiteindelijk leeg en destructief is. Als
samenleving hebben we dringend behoefte aan een collectieve ontwenning.
Maar de vraag is: zijn we nog in staat om daarvan los te komen? En zo ja, hoe
is er dan effectief tegenwicht aan te bieden?

Op de opkomst van wat we in dit essay New Public Brutalism noemen, worden
vaak vijf reacties geopperd die bedoeld zijn om tegenwicht te bieden. Elk lijkt
op het eerste gezicht valide, maar blijkt bij nader inzien tekort te schieten en
sterker nog juist contraproductief uit te pakken in de context van NPB,
namelijk (1) het aandragen van ‘echte’ feiten, (2) het opvoeren van de ‘juiste’
argumenten, (3) het morele register bespelen, (4) het mobiliseren van de
‘stille meerderheid’ en (5) terugvallen op ‘onze’ rechtsstatelijke instituties.

Verleiding #1 - Tekort van de feiten: tegenspreken in een
context van ‘alternative facts’ & ‘bullshit’

Om te begrijpen waarom feiten tekortschieten in reactie op NPB, moeten we
even terug in de tijd. Al direct na de inauguratie van president Trump in 2017
ontstaat discussie over de vraag: wat is waar? In navolging van de kersverse
president beweert Witte Huis-perschef Sean Spicer op 21 januari: “This was
the largest audience to ever witness an inauguration, period, both in person and
around the globe.”

De uitspraak roept onmiddellijk kritiek op, omdat luchtfoto’s en vervoersdata
aantonen dat Obama’s inauguratie in 2009 veel drukker was bezocht. Spicer
verdedigt zich met een reeks ad-hoc-argumenten: de witte bodembedekking
op het gras zou de massa dunner hebben doen lijken, de strengere
veiligheidscontroles zouden de opkomst vertraagd hebben, en bovendien
moest men volgens hem ook de wereldwijde livestreamkijkers meetellen.
Zelfs de metrostatistieken, zo stelde hij, waren verkeerd geinterpreteerd.

Een dag later verdedigt Trumps adviseur Kellyanne Conway hem in Meet the
Press met een inmiddels historische zin: “Sean Spicer gave alternative facts.”
Het was een kort televisiemoment, maar een cultureel keerpunt. De term
‘alternative facts’ symboliseerde een breuk met waarheid als gemeen-
schappelijk fundament van de publieke ruimte, een dystopische uitspraak

in een tijdperk waarin feiten zelf onder vuur liggen.
De vergelijking met Orwells 1984 liet niet lang op zich wachten: doublethink.

Het vermogen twee tegenstrijdige beweringen tegelijk te geloven kreeg plots
een eigentijdse vertaling. Conway sprak immers niet namens een marginaal

New Public Brutalism? Inhoudsopgave —>

1



NSOB

figuur, maar vanuit het hart van de macht. Door te suggereren dat er
alternatieve versies van empirisch vastgestelde feiten bestaan, verplaatste
ze waarheid van het domein van het objectieve naar het strategische. Feiten
werden middelen in een strijd om narratief overwicht: wie het verhaal
beheerst, beheerst de werkelijkheid. “Alternative facts” waren daarmee geen
verspreking, maar een machtsgreep.

Het gevaar van deze uitspraak ligt niet in de leugen zelf, politici liegen al
zolang er politiek is (vgl. Arendt, 1971), maar in de poging de status van
waarheid te relativeren. Waar de klassieke leugenaar erkent dat er een
waarheid is die hij ontkent, beweert de gebruiker van alternative facts dat er
meerdere waarheden bestaan, afhankelijk van loyaliteit of identiteit. Daarmee
verdwijnt waarheid als maatstaf van publieke discussie en wordt ze vervangen
door geloof, tribalisme of ‘gevoel van waarheid’. Het is een ironische echo
van Nietzsche: de feiten doen er niet meer toe, alleen meningen. Conways
haast wetenschapsfilosofische wending suggereert dat feiten verkapte
meningen zijn, en meningen verkapte feiten.

Het ‘Conway-moment’ legt zo een eerste kwetsbaarheid bloot in het vinden
van een response repertoire tegen Trump: het beroep op gedeelde waarheid.
De vrije pers, de rechtsstaat, de wetenschap, ze bestaan bij de gratie van een
gemeenschappelijk begrippenkader waarin woorden als “feit” en “bewijs”
nog betekenis dragen. Wanneer dat kader verdampt, dreigt niet enkel
verwarring, maar morele erosie: als alles mening is, blijft niets verdedigbaar.

De verwijzing naar “alternative facts” symboliseert wat Harry Frankfurt
(2005) typeerde als bullshit: niet de bewuste leugen, maar de onverschilligheid
jegens waarheid zelf. Wie liegt, weet wat waar is. Wie alternative facts
verspreidt, geeft niets meer om waarheid als categorie. De bewuste fabricatie
van onwaarheden ondermijnt daarmee de voorwaarden voor democratisch
gesprek. Dat is geen onschuldig perspectiefverschil, maar een machtsdaad.

Het idee dat de waarheid zichzelf wel zal redden, blijkt naief. Juist dit maakt
een beroep op ‘de echte feiten’ zo ineffectief tegenover New Public Brutalism:
waar het feit als neutraal fenomeen wordt verworpen, verandert verwijzen
naar waarheid in een identitaire daad — niet een brug, maar een grens. Dat
is jouw feit, dit de mijne. In een tijd van epistemologisch relativisme en
doelbewuste verwarring (“flooding the zone with shit”), ondermijnt het
vasthouden aan ‘onze feiten’ ironisch genoeg de mogelijkheid tot werkelijk
publiek debat.

New Public Brutalism? Inhoudsopgave —>

42



NSOB

Verleiding #2 - Argumenten die niet overtuigen:
tegenspreken zonder affectieve afstemming en aansluiting

Ook het aandragen van juiste argumenten helpt niet in het bestrijden van
NPB, zo blijkt inmiddels. In The Politics of Language (2023) laten Beaver en
Stanley zien dat taal geen neutraal communicatiemiddel is, maar een
intrinsiek politiek instrument. Daarmee nemen zij afstand van het
‘semantisch rationalisme’ dat communicatie ziet als rationele overdracht
van proposities. Zij richten zich op impliciete cognitieve processen zoals
attunement (afstemming) en resonance (aansluiting), die verklaren hoe taal
systematisch bijdraagt aan het versterken of verzwakken van ideologische
overtuigingen.

Attunement verwijst naar reflexmatige afstemming op woorden of
zinswendingen, gevormd door herhaling, framing en context. Resonance
duidt op de bredere emotionele lading die taal oproept bij doelgroepen. Deze
mechanismen staan centraal in hedendaagse politieke communicatie: taal
werkt niet via overtuiging, maar via affect en associatie. Woordkeuze,
metaforen en herhaling stemmen publiek af op specifieke wereldbeelden.
Dat geldt in het bijzonder voor Trumps stijl, die leunt op intuitieve frames,
vijandbeelden en het oproepen van gevoel in plaats van redenering.

Neem het kernbegrip uit Trumps handelsretoriek: de deal. Trump presenteert
zich als meester-dealmaker, iemand die andere landen laat “betalen” voor
wat de VS hen eerder heeft gegund. Zijn taal over importtarieven wordt
gebracht als herstel van rechtvaardigheid: de VS is “uitgebuit” en zal nu
“terugpakken”. Het woord deal resoneert diep met het Amerikaanse ethos
van ondernemerschap en competitie. Voor velen roept het beelden op van
eerlijk onderhandelen en vooral: winnen. Deze resonantie is doelbewust
opgebouwd. Door herhaling plaatst Trump de VS telkens als underdog die
hij persoonlijk zal bevrijden via betere deals.

Volgens Beaver en Stanley zorgt deze herhaling voor attunement: luisteraars
raken afgestemd op de idee dat internationale handel strijd is, met andere
landen als tegenstanders. Zo wordt het concept van importheffing niet
economisch, maar symbolisch. Een moreel instrument van verzet. Trumps
uitspraken over China (“they are killing us on trade”, “unfair”, “manipulators”
tonen hoe attunement en resonance werken. China verschijnt niet als

concurrent, maar als bedreiging: oneerlijk, gevaarlijk, vijandig.
Deze framing activeert een emotionele reflex: afwijzing, trots, revanche.

Importtarieven worden ervaren als verdediging, niet als beleidsmaatregel.
Cruciaal is dat deze mechanismen onafhankelijk functioneren van kennis

New Public Brutalism? Inhoudsopgave —>

43



NSOB

over handel. Het is het gevoel — van misbruik en herstel van trots — dat telt.
Taal wordt performatief: door te zeggen dat anderen “gaan betalen”,
suggereert Trump dat herstel plaatsvindt. Immers, wie moet betalen heeft
schuld uitstaan. De eenvoud van die bewering maskeert de economische
complexiteit (dat Amerikanen vaak zelf de tarieven betalen), maar roept
affectieve resonantie op: kracht, revanche, gerechtigheid. Zelfs het ontvoeren
van de president van Venezuela begin 2026 werd door Trump gepresenteerd
als het legitiem afdwingen van het Amerikaans ‘recht op Venezolaanse
oliebronnen’ (naast het brengen van democratie aldaar).

Trumps taal overtuigt niet door argumenten, maar door herhaling en
simplificatie, werkt via attunement en resonantie. Begrippen als winning,
losers, strong en fake fungeren als ideologische markers, direct gekoppeld aan
gevoelens van macht, identiteit en status. De kracht ligt niet in wat wordt
gezegd, maar in wat wordt opgeroepen: morele superioriteit, angst voor de
ander, verlangen naar herstel van orde.

De hoop dat rationele argumenten zullen overtuigen blijkt dus ijdel. Politieke
communicatie is geen rationeel, maar affectief proces, gestuurd door
mechanismen van retorische afstemming en aansluiting. Wie met redelijke
argumentatie wil tegenspreken, verliest het debat al bij aanvang. Argumenten
hebben geen kracht waar resonantie ontbreekt. Politieke taal functioneert
hier niet als analyse, maar als herkenning. Niet als bewijsvoering, maar als
identiteitsbevestiging. Zo wordt rede niet langer een gemeenschappelijk
vertrekpunt, maar slechts één stijlfiguur in een gepolariseerde semantiek.

Verleiding #3 — Morele register bespelen: verontwaardiging
uiten opgevat als teken van misplaatste hoogmoed

Wie tegenspel wil bieden aan een brutalistische stijl van bestuur en
leiderschap, stuit al snel op een volgende verleiding die al even redelijk én
riskant is: bespelen van het morele register. De neiging om grenzen te
trekken, verontwaardiging te uiten en morele autoriteit te claimen lijkt
vanzelfsprekend wanneer publieke normen worden overschreden. Toch blijkt
juist dit moraliseren, hoe oprecht ook, vaak een volgende strategische valkuil.
Niet omdat morele grenzen onbelangrijk zijn, maar omdat de manier waarop
ze worden gearticuleerd in een politieke context waarin trollen aan de orde
van de dag is een precies omgekeerd effect kan hebben.

De logica van trollen functioneert niet primair op het niveau van inhoud of

overtuiging, maar op dat van status en ontregeling. Provocatie is hier geen
middel om een standpunt over te brengen, maar om bestaande hiérarchieén

New Public Brutalism? Inhoudsopgave —>

44



NSOB

zichtbaar te maken en uit te dagen. In die context werkt morele
verontwaardiging niet als correctie, maar als bevestiging: zij toont dat er
een morele orde bestaat, dat er poortwachters zijn en dat bepaalde stemmen
zich het recht toe-eigenen om te bepalen wat aanvaardbaar is. Voor iemand
die wil trollen is dit geen bedreiging, maar een noodzakelijke voorwaarde
voor vervolgoptreden.

Moreel spreken werkt in zo'n setting al snel contraproductief. Het gaat hier
immers minder om normhandhaving dan om het demonstreren van moreel
gelijk. Dat onderscheid is cruciaal. Normhandhaving veronderstelt een
gedeeld kader waarin overtreding herkenbaar is en dat correctie gezag heeft.
Juist op dat punt is een interventie via het moreel register hier kwetsbaar:
zij kan 66k worden gelezen als hoogmoed, als zelfgenoegzaambheid, als bewijs
van een misplaatst idee van morele superioriteit. Daarmee verschuift het
debat van inhoud naar status.

Die verschuiving raakt aan een risico dat wel is omschreven als het oproepen
van statusminachting. Wanneer mensen het gevoel krijgen dat zij niet alleen
ongelijk hebben, maar moreel inferieur worden verklaard, roept dat geen
reflectie op maar wrok. Het morele appel wordt dan niet ervaren als
uitnodiging tot betere argumenten, maar als vernedering. In zo’n context
wordt een trollende leider zoals president Trump aantrekkelijk: niet ondanks
zijn normoverschrijding, maar juist daarom. Hij belichaamt verzet tegen een
morele elite die zich verheven acht.

De uitspraak van Hillary Clinton in 2016 over “the basket of deplorables”is hier
illustratief. Wat bedoeld was als een afbakening van expliciet racistische en
autoritaire opvattingen, werd door velen ervaren als een morele
diskwalificatie van personen. Die ervaring van minachting bleek politiek
explosief. Donald Trump hoefde er nauwelijks iets aan toe te voegen: hij kon
de morele grens die Clinton trok moeiteloos herdefiniéren als bewijs van
elitair dedain.

In een trollend discours werkt zoiets dus contraproductief. Elke morele
veroordeling wordt gelezen als bevestiging van het vijandbeeld: de
zelfverklaarde deugdzame elite tegenover “het volk”. Elke poging om grenzen
te rekken of moreel gezag te claimen, wordt benut als munitie in een
statusstrijd en gereframed als teken van moreel exhibitionisme: het expliciet
tonen en uitventen van morele autoriteit als politiek wapen.

Daarmee wordt tegenspel misschien niet onmogelijk, maar wel veel

complexer. Het vraagt om een vorm van normativiteit die minder declaratief
en minder zelfbewust is. Grenzen moeten worden gehandhaafd zonder

New Public Brutalism? Inhoudsopgave —>

45



NSOB

theatrale verontwaardiging; waarden belichaamd zonder ze voortdurend te
proclameren. Dat vergt institutionele consistentie, procedurele recht-
vaardigheid en een zekere morele terughoudendheid. Niet omdat normen
zwak zijn, maar omdat hun kracht ligt in vanzelfsprekendheid, niet in
demonstratie.

In een politieke cultuur die wordt gekenmerkt door brutalistisch bestuur en
wat we de logica van trollen hebben genoemd, is morele bescheidenheid geen
zwaktebod maar strategische noodzaak. Wie zich laat verleiden tot morele
escalatie, speelt het spel van de trol mee. Wie daarentegen weigert statusstrijd
te voeren op morele gronden, ontneemt de trol precies wat hij nodig heeft:
een tegenstander die zich verheven waant.

Verleiding #4 - Mythe van het midden: tegenspreken door
toe-eigening van de stem van de ‘stille meerderheid’?

Een vierde verleiding die zichtbaar wordt in de reactie op wat hier als New
Public Brutalism is aangeduid laat zich omschrijven als een beroep op het
‘stille midden’ of de ‘gematigde meerderheid’. Een groep waarvan dan wordt
aangenomen dat zij de redelijkheid belichaamt, maar die zich (om onduidelijke
redenen) zelden luid laat horen.

De ‘silent majority’ is in de praktijk een retorische fictie: een amorfe buffer
van morele autoriteit dat naar believen wordt geclaimd door links, rechts of
het vermeende midden. Ze is niet democratisch afgebakend of empirisch
vaststelbaar, en juist daardoor politiek bruikbaar. Wie zich erop beroept,
hoeft geen coalities te bouwen of inhoudelijk debat te voeren: het volstaat
zich te presenteren als haar enige ware vertegenwoordiger (vergelijkbaar met
‘de wil van het volk’).

Het frame is moreel manipulatief. Wie zich verzet, wordt impliciet tot de
extremen gerekend. Zo wordt de mildheid van de meerderheid niet alleen
een schild tegen polarisatie, maar ook een wapen tegen afwijkende stemmen.
Wat verloren dreigt te gaan, is precies wat democratie tot democratie maakt:
conflict, meningsverschil en openbaarheid. Het stille midden is geen
alternatief voor de flanken, maar een depolitiserende fantasie die debat
inruilt voor gedragsmanagement en schijnbare consensus. En daar gedijen
brutale leiders bij.

De term silent majority werd in 1969 geintroduceerd door Richard Nixon om

steun te mobiliseren voor de oorlog in Vietnam, tegen een luidruchtige anti-
oorlogsbeweging. Ronald Reagan institutionaliseerde het frame verder: hij

New Public Brutalism? Inhoudsopgave —>

46



NSOB

positioneerde zich als spreekbuis van de “moral majority”, een moreel geladen
versie van dezelfde stille massa. Door te claimen dat hun stem niet langer
gehoord werd in media en politiek, creéerden Reagan en zijn strategen een
vijandbeeld waarmee elk beleid kon worden gepresenteerd als herstel van
een natuurlijke orde.

Dat morele mandaat is fundamenteel antidemocratisch, omdat het is
gebaseerd op een niet-verifieerbare claim over wie de meerderheid vormt en
wat zij wil. Dat is pure retoriek. Het vervangt representatie door representa-
tiviteit: politici legitimeren zich niet langer via een mandaat, maar via een
veronderstelde volkswil. Waar Reagan nog een klassiek conservatief ethos
uitdroeg, brengt Donald Trump een meer disruptieve variant. Ook hij claimt
namens een zwijgende meerderheid te spreken — niet de moralistische
middenklasse, maar de boze, economisch gemarginaliseerde witte burger
die zich verraden voelt door elites.

Trumps ‘silent majority’ brult op sociale media en in rallies. Het frame: er
bestaat een ware volkswil, maar die wordt onderdrukt door de klassieke
instituties en kan alleen door een buitenstaander worden gehoord en
verstaan. Daarmee legitimeert Trump zijn aanvallen op media, rechtspraak
en uiteindelijk de democratische rechtsorde zelf, culminerend in de
bestorming van het Capitool in 2021.

Ook in Nederland duikt het frame van de ‘milde meerderheid’ op. Actiegroepen
claimen op te komen voor de “redelijke” burgers buiten het geschreeuw van
de flanken. Maar net als bij Reagan en Trump blijkt deze meerderheid vooral
een retorische constructie: niet democratisch gedefinieerd of geverifieerd,
maar moreel geclaimd. Marketing vervangt hier politieke ideologie. Waar
Reagan wortelde in conservatisme en Trump in nationalistisch ressentiment,
is het Nederlandse ‘milde midden’ vooral een communicatiestrategie. Het is
een poging om participatie te suggereren en daadwerkelijk en fundamenteel
verzet te neutraliseren. Het ‘redelijke midden’ is niet radicaal maar zou wel
stil aanwezig zijn.

Het idee van een stille meerderheid verleidt ons met een vals gevoel van
consensus. Het stelt dat de meeste mensen redelijk zijn maar zwijgen, en dat
luisteren naar hen de democratie zal herstellen. Wat dit negeert, is dat
democratie niet gediend is bjj stilte, maar bij debat en institutionele ruimte
voor verschil. De roep om de milde meerderheid onderdrukt ruis en herstelt
controle over het ‘redelijke’ publieke discours, zonder de onderliggende
antidemocratische problematiek te bevragen.

New Public Brutalism? Inhoudsopgave —>

47



NSOB

Het frame van de stille meerderheid is zelden neutraal. Bedoeld als verbindend
kan het juist uitsluiten, als morele camouflage voor machtspolitiek en
institutionele verschuivingen. Waar Reagan de ‘moral majority’ gebruikte
voor een conservatieve revolutie en ten behoud van de klassieke instituties,
zet Trump zijn ‘silent majority’ in om die instituties juist te ondermijnen.
Door zichzelf op te werpen als spreekbuis van een gematigde meerderheid
zonder deze te definiéren of te consulteren, dreigt een nieuw soort brutaal
populisme: dat van het redelijke midden. Het stille maar brutale midden, dat
zich vereenzelvigt met de brutale leider. Zo wordt de democratie niet enkel
bedreigd van buitenaf, maar ook uitgehold door haar eigen vermeende
verdedigers.

Verleiding #5 - Beroep op rechtsstaat als ‘bias’: tegenspel
als uiting van antidemocratisch sentiment

Een vijfde en laatste reflex is het beroep op de rechtsstaat als neutrale
scheidsrechter, in de hoop dat juridische instituties grenzen kunnen stellen
aan politieke ontsporingen zoals NPB. Maar ook dit idee als tegenhanger van
het New Public Brutalism staat onder druk. In Unter Beobachtung (2024)
bekritiseert Philip Manow de toenemende ‘juridificering’ van politieke
conflicten. Volgens hem wordt de rechtsstaat te vaak ingezet als bolwerk van
een bestuurlijke elite die zich beroept op abstracte principes zodra electorale
meerderheden niet langer het door hen gewenste beleid opleveren.

Manows stelling is provocatief maar relevant: het probleem van onze
democratie is niet enkel het populisme, maar juist de structurele disbalans
tussen recht en politiek. Wanneer vertrouwen in de politiek verdwijnt en
conflicten via juridische weg worden afgedwongen, ontstaat een
technocratisch bestuur waarin democratische beslissingen worden
gemedieerd en uiteindelijk geneutraliseerd door niet-verkozen instituties.

Echter, we moeten oppassen met al te makkelijke ideeén over tegenspreken,
zeker wanneer die worden geuit door of voor ‘ons soort mensen’. Het is
verleidelijk om verkiezingsuitslagen die ons niet schikken te onderwerpen
aan rechtsstatelijke waarborgen die de macht van de meerderheid beperken.
Manow bekritiseert deze bias in de gevestigde orde en in de wetenschap: een
elite die zich tot de democratie rekent zolang verkiezingen maar in lijn zijn
met haar voorkeuren. Wordt dat anders, dan zoekt men bescherming in
verdragen, instituties en abstracte regels, onder verwijzing naar een
democratiebegrip dat steeds meer de codificatie van de status quo is
geworden. Democratie wordt dan een stok om mee te slaan.

New Public Brutalism? Inhoudsopgave —>

48



NSOB

Daarmee is het te eenvoudig om enkel (rechtse?) populistische leiders zoals
Trump de schuld te geven van de erosie van democratie. Volgens Manow
misbruikt juist de (linkse?) bestuurlijke elite de rechtsstaat om zich te
verzetten tegen democratische meerderheden en zo elitaire vormen van gelijk
te behouden. De huidige crisis van democratie en rechtsstaat wordt dus niet
primair veroorzaakt door populisme, maar door een te sterke nadruk op
constitutionele arrangementen die politieke besluitvorming juist beperken.

De nadruk op checks and balances, vooral via rechtbanken, heeft geleid tot
een situatie waarin politieke conflicten juridisch worden uitgevochten. Dit
ondermijnt het primaat van de politiek, dat essentieel is voor een levende
democratie. Populisme is in deze lezing geen oorzaak maar een symptoom
van de structurele spanning tussen recht en politiek. Manow pleit dan ook
voor een herwaardering van politieke strijd en meerderheidsbeslissingen,
zonder de rechtsstaat zelf te verwerpen.

Een beroep op de rechtsstaat is dus niet automatisch legitiem: wie juridische
beperkingen van politiek verdedigt, loopt het risico zich te vereenzelvigen
met antidemocratisch elitisme. De rechtsstaat verliest dan zijn bindende
kracht en wordt een partijdige actor, unter Beobachtung, inderdaad. Zo dreigt
constitutionele bescherming te verworden tot een strategie van status
quo-behoud.

New Public Brutalism? Inhoudsopgave —>

49



6. Voorbij Brutalisme?
Tegenspel bieden aan de
tijdgeest

Asymmetrische framing in het tijdperk van Trump

De brutalistische stijl van Donald Trump zorgt voor een ongekende
intensiteit en directheid in het politieke en publieke debat. Zijn
polariserende en provocerende manier van communiceren stelt
traditionele vormen van tegenspraak sterk op de proef. De instinctieve
reactie in klassieke debatlogica is vaak geweest: tegenargumenten
formuleren, stellingen weerleggen, woorden en uitspraken corrigeren,
bewijzen presenteren of morele autoriteit aanvoeren. In veel gevallen blijkt
deze aanpak echter beperkt effectief, omdat Trumps stijl de klassieke
verwachtingen van redelijkheid en logica uitdaagt en omdat zijn aanhang
zich niet primair laat overtuigen door argumentatieve interventies of

rationele ontkrachting.

Het zoeken is naar een andere benadering waarin de focus niet ligt op het
bestrijden van zijn uitspraken, frames of provocaties, maar op het
verleggen van het gesprek op een wijze die andere dimensies van het
publieke domein voor het voetlicht brengt. Door een alternatieve
interpretatieruimte te openen die uitgaat van een heel andere
tegenstelling, schuift de horizon van het gesprek. De oorspronkelijke
uitspraken blijven in zin bestaan, maar hun invloed op het debat
vermindert doordat aandacht en betekenisgeving van het publiek zich

herverdelen.

In klassieke debatlogica is het idee: een bewering wordt gedaan, een
tegenargument wordt ingebracht, en vervolgens wordt de uitwisseling
afgesloten in een of andere vorm van (minimale) consensus of dominantie
van de meest overtuigende lijn. Dit model veronderstelt dat argumenten
elkaar op een wederzijds confronterende, rationele manier kunnen
ontkrachten.

Trumps stijl doorbreekt dit model systematisch. Zijn communicatie werkt
vaak op affect, symboliek, herkenning en provocatie, en maakt gebruik van
herhaling, simplificatie en theatrale logica. Elke poging tot traditionele
weerlegging - statistieken, feitenchecks, rationele nuance — wordt daardoor

vaak genegeerd, weggewuifd of door zijn aanhang zelfs geinterpreteerd

NSOB New Public Brutalism? Inhoudsopgave —>



NSOB

als bevestiging van het idee van een “systeem dat tegen hem is”. In dit licht
is het klassieke model van argument en tegenargument niet alleen
ineffectief, het kan zelfs contraproductief werken: het versterkt de
bestaande aandacht op de provocatie en legitimeert het narratief van
aanval en slachtofferrol dat inherent is aan New Public Brutalism.

Alternatief is het actief verleggen van het gesprek. Niet als poging om
Trumps inbreng direct te weerleggen of te ontkrachten, maar vanuit een
strategie die de dialoog, publieke aandacht en perceptie op een andere as
van betekenis zet.

Het draait daarbij om een strategie van verplaatsing, niet van confrontatie;
van creatie van nieuwe tegenstellingen, niet van ontkrachting van
bestaande. Conceptueel correspondeert dit met het idee van asymmetrische
communicatie: de nieuwe inhoud functioneert onathankelijk van de
initiéle provocatie en behoudt een eigen logica en autoriteit, waardoor het
publiek andere perspectieven kan verkennen en de dominantie van het

oorspronkelijke narratief kan worden verzwakt.

Invloed is hier niet een kwestie van zoveel mogelijk argumenten
weerleggen, maar draait om het vermogen de spelregels van de confrontatie
te transformeren, door nieuwe vragen, thema’s of perspectieven naar voren
te brengen. In dit perspectief van asymmetrische framing wordt publieke
discussie minder een wedstrijd rond aandacht en ophef via slimme
provocatie en meer een veranderlijk veld van dynamische

betekenisvorming.

We betogen dat de verleidingen die in het vorige hoofdstuk zijn beschreven
de dominante politieke reflexen zijn op NPB. Feiten aandragen, argumenten
opvoeren, morele autoriteit claimen, op stem brengen van een toegeéigende
stille meerderheid, een beroep doen op de klassieke instituties van de
rechtsstaat: stuk voor stuk zijn het klassieke pilaren van het (liberale)
democratische denken. Maar tegenover een politiek discours dat structureel
leunt op semantische ontregeling, affectieve mobilisatie, symbolische
vereenvoudiging en institutionele delegitimatie, schieten ze in principe en
in praktijk tekort, zo stellen we vast. Het is een pijnlijke waarheid, maar wel
één die we onder ogen moeten durven zien. Ze appelleren namelijk aan
veronderstellingen over waarheid, rede, representatie en legitimiteit die niet
langer breed gedeeld worden. Sterker nog, ze zijn zelf kwetsbaar voor
retorische kaping en dienen als munitie voor verdere brutalisering van de
macht.

New Public Brutalism? Inhoudsopgave —>

51



NSOB

De uitdaging is dan ook niet slechts om New Public Brutalism te weerspreken,
maar om te onderkennen dat het maar moeilijk weerlegbaar is met ‘klassieke’
middelen, zoals hierboven betoogd. De strijd is niet slechts ideologisch-
inhoudelijk, maar epistemologisch, affectief en institutioneel. Tegenmacht
begint dan niet bij ‘correctie’, maar bij herijking van het publieke domein
zelf. Van wat we beschouwen als publieke ruimte waarin verschil ertoe doet.
Van het herwaarderen van onzekerheid. En van de betekenisstrijd die niet
uit te bannen is maar wel te verdragen. Dus wat werkt dan wel? Vier
denksporen werken we hierna uit.

Spoor 1 - Niet schaarste maar overvloed: voorbij het
cynisme van NPB

New Public Brutalism is in de kern een politiek van onttovering. Ze ageert
tegen de ‘deep state’, maar biedt geen alternatief behalve afbraak, confrontatie
en anti-establishment symboliek. Om de gevleugelde uitspraak van Alfred
Pennyworth te gebruiken uit de film The Dark Knight (2008): “Some men just
want to watch the world burn’. De stijl is hard en rancuneus, maar inhoudelijk
nauwelijks echt constructief. Destructie staat vrijwel altijd boven creatie.
Onder het verlangen naar daadkracht en nabijheid schuilt vooral diep
wantrouwen in instituties en expertise. Het resultaat is een politiek van
afbraak, waarin de administratieve staat wordt gereduceerd tot vijandbeeld
en beleid tot spektakel en sentiment.

In Nederland zien we dit in de politieke retoriek van ‘rechts’, waar die spreekt
over “nep-parlement” en “kartelpartijen”, maar ook in mede door ‘links’
aangezwengelde politieke discussies over de toeslagenaffaire en de stikstof-
crisis: ambtenaren en instituties worden afgeschilderd als ‘onwillige
blokkades’, en complexe problemen worden gereduceerd tot simpele
vijandbeelden. NPB voedt de illusie dat een charismatisch leider de
bureaucratie kan ‘slopen’ en alles kan regelen.

Tegen deze achtergrond is Abundance (2025) van Ezra Klein en Derek
Thompson een opvallende interventie. Hun stelling: de democratische staat
moet zichzelf heruitvinden op basis van een ethos van overvloed in plaats
van schaarste. Niet economisch, maar cultureel-politiek. Waar NPB de logica
van schaarste radicaliseert, het idee dat er “niet genoeg” is aan middelen,
ruimte of vertrouwen, pleiten zij voor een bestuurscultuur die durft te
bouwen, leveren en vernieuwen. Niet minder overheid, maar een andere:
scheppend in plaats van defensief.

New Public Brutalism? Inhoudsopgave —>

52



NSOB

De stagnatie in veel democratieén is volgens hen geen kwestie van echte
tekorten. Middelen, kennis en publieke steun zijn vaak aanwezig; wat
ontbreekt is handelingsvermogen. In Nederland toont het woningtekort hoe
regelgeving, juridisch vernuft en politieke verdeeldheid echte bouwprojecten
blokkeren. De overheid treedt daardoor op als beheerder van risico’s, niet als
bouwer van publieke waarden. In dat vacuiim bloeit het brutalisme en
ontstaat er ruimte voor iets anders.

Klein en Thompson raken de culturele kern van NPB. Brutalisme trekt aan
omdat het voelt alsof democratie niets kan. Politieke daadkracht wordt
geprojecteerd op figuren die regels negeren, instituties uitdagen en
“doorpakken”, populistische beloftes om “de bureaucratie te slopen” of “het
roer radicaal om te gooien” illustreren dit. Het brutalisme biedt zo een illusie
van herstel: orde, identiteit en moraliteit, maar weinig echte beleidsimpact.

Daartegenover pleiten Klein en Thompson voor zichtbare democratische
effectiviteit: een overheid die levert op publieke waarden en daarmee
legitimiteit hervindt. Abundance is geen beleidsethiek van grenzeloze groei,
maar een bestuursfilosofie die publieke ambitie weer ruimte geeft. In plaats
van beleid te begrenzen uit angst voor mislukking, pleiten zij voor durf in
het algemeen belang — mét risico’s, maar ook met visie.

Dit vormt een alternatief voor de verlammende tegenstelling tussen
technocratie en autoritarisme. Abundance erkent checks and balances en
rechtsbescherming, maar stelt dat deze niet mogen uitmonden in bestuurlijke
inertie. Het is geen pleidooi voor minder democratie, maar voor meer
doelgerichte democratie: een democratie die haar waarden belichaamt in
tastbare resultaten.

Juist daardoor biedt het een weerwoord aan het illiberale verlangen dat ook
in Nederland resoneert: de roep om “echte Nederlanders”, “volkssoevereiniteit”
en het terugdraaien van “bureaucratische blokkades”. Als democratie niets
meer doet, wordt ze een proceduremachine. Maar als ze weer bouwt aan
publieke waarden, maakt het een zoektocht mogelijk van een nieuw breed

gedragen overheidsziel.

Abundance is ook een oproep tot institutionele verbeelding. Waar NPB
cynisme zaait over “het systeem”, vragen Klein en Thompson om hernieuwd
geloof in de staat als morele actor. Pas als we de overheid weer kunnen zien
als kracht ten goede, ondanks of dankzij haar complexiteit, wordt politieke
hoop voorstelbaar.

New Public Brutalism? Inhoudsopgave —>

53



NSOB

Wat abundance biedt, is niet alleen een beleidskader, maar een cultuur-
filosofische correctie op NPB: tegenover theatrale afrekeningen met “de elite”
of simplistische roep om “echte mensen in plaats van ambtenaren” plaatsen
zij zorgvuldige daadkracht, gedeelde ambitie en publiek vertrouwen. Een
treffend voorbeeld van NPB, waarbij het publieke een andere invulling krijgt,
biedt de campagne van Zohran Mamdani, als burgemeester van New York.
Hij belichaamt een heel ander soort brutalisme dan Trump. Zijn
confronterende stijl en anti-establishment retoriek komen overeen, net als
zijn sterke sociale mediaprofiel. Verschil is alleen dat het uitdagen van de
gevestigde instituties en het presenteren van zichzelf als de ware
vertegenwoordiger van het volk, hier gepaard gaat met de configuratie van
een publieke en sociaaldemocratische verbeelding van de stad. Gratis en
betaalbare voorzieningen (woningen, openbaar vervoer en kinderopvang)
belichamen publieke waarden die dwars door ‘het volk’ en ‘publieke
instituties’ lopen. Vijanden zijn er nog steeds, maar ze zijn van een heel
andere orde.

Abundance betekent dan radicale verantwoordelijkheid. Niet voor behoud,
maar voor vernieuwing. Niet vanuit angst, maar vanuit het besef dat goed
bestuur risico’s vergt, en dat vertrouwen groeit wanneer publieke waarden
realiseerbaar worden. In de context van NPB is dat wellicht het meest
subversieve voorstel: herstel via verbeelding, niet via verharding. Een bestuur
dat optreedt voor het pluriforme collectief, niet slechts tegen het systeem.
Abundance laat zien dat democratie niet hoeft te capituleren voor
brutalistische politiek, mits zij zichzelf durft uit te vinden als katalysator
van publieke hoop. Kortom, brutalisme kan 66k worden ingezet voor
radicaaldemocratische projecten, mits we de antidemocratische aspecten
afpellen en de brede publieke en politiserende potentie ervan durven te
omarmen.

Spoor 2 - Niet vijandschap maar goed voorouderschap:
voorbij de hijgerigheid van NPB

In het licht van de toenemende invloed van New Public Brutalism is het
noodzakelijk om fundamenteel na te denken over wat publieke
verantwoordelijkheid in de 21e eeuw zou moeten inhouden. NPB, als stijl van
politiek en bestuur, stelt scherpe vragen bij de legitimiteit van bureaucratie,
de rol van instituties, en het monopolie op waarheid van gevestigde kennis.
In die zin kan deze stroming worden gezien als een radicale poging tot
herijking van de democratie: van technocratie naar directe zeggenschap, van
systeem naar karakter, van procedure naar daadkracht. Maar hoe wenselijk
deze wending ook op bepaalde momenten kan lijken, ze draagt ook het risico

New Public Brutalism? Inhoudsopgave —>

54



NSOB

in zich van een verontrustende kortzichtigheid. Vooral waar het gaat om onze
verhouding tot de toekomst.

De filosoof Roman Krznaric (2020) stelt in De goede voorouder dat onze
samenleving fundamenteel tekortschiet in het denken over en handelen naar
de belangen van toekomstige generaties. Hij spreekt in dit verband over de
kolonisatie van de toekomst: we behandelen de komende eeuwen als een
niemandsland, waarin we straffeloos schade kunnen deponeren -
klimaatschade, ecologische instorting, technologische risico’s. Deze kritiek
biedt een krachtig tegenwicht aan het tempo- en machtsdenken van NPB,
waarin politieke legitimiteit vooral wordt gezocht in zichtbare daadkracht,
directe betrokkenheid en het loskomen van trage, ‘ver van de burger
verwijderde’ instituties.

Krznaric herinnert ons eraan dat tijd misschien wel de vergeten dimensie
van onze democratie is. Juist daar ligt de blinde vlek van het brutalistische
bestuur: het behandelt urgentie vooral als een kwestie van het nu, van directe
afrekening en zichtbare resultaten. Niet als een moreel appel tot
verantwoordelijkheid op termijn. Maar een politiek die zich laat leiden door
wat Krznaric het ‘marshmallowbrein’ noemt — de jacht op onmiddellijke
beloning - loopt vroeg of laat vast. De klimaatcrisis, biodiversiteitsverlies en
toenemende systeemrisico’s vragen niet om brutale snelheid, maar om
diepzinnige vertraging. Het vergt een nieuwe ethiek via een ander tijdsbesef.

Dat is geen pleidooi voor passiviteit of procedurefetisjisme. Integendeel:
Krznarics filosofie biedt juist een activistische grondslag voor wat een moreel
verantwoorde tijdrebellie kan zijn. In plaats van de gevestigde orde te
bevechten via populistische retoriek van het ‘hier en nu’, pleit hij voor de
cultivering van het vermogen van mensen om over generaties heen te
plannen, te bouwen en verantwoordelijkheid te nemen. De Duitse filosoof
Peter Sloterdijk heeft het ook wel eens over het bouwen van kathedralen, dat
vaak eeuwen kostte, in tegenstelling tot het actuele korte-termijn ‘project-
denken’. Hier ontstaat een alternatief type politiek leiderschap: niet louter
beoordeeld op moed en persoonlijkheid, maar op het vermogen om
representatief te zijn voor hen die nog niet geboren zijn. Dat vraagt om een
radicale uitbreiding van wat we onder democratische legitimiteit verstaan:
niet alleen het volk van nu, maar ook het volk van straks heeft recht op
zeggenschap.

De kritiek van NPB op bureaucratie en technocratie is niet zonder grond.
Instellingen zijn vaak log, traag en niet zelden moreel ambivalent in het licht
van de grote uitdagingen van onze tijd. Maar waar NPB die logheid te lijf gaat
met gepersonaliseerd, daadkrachtig bestuur en het wantrouwen tegenover

New Public Brutalism? Inhoudsopgave —>

55



NSOB

expertise, schuift Krznaric een andere oplossing naar voren: institutionele
vernieuwing die recht doet aan intergenerationele rechtvaardigheid.

Een diepere botsing tussen NPB en het gedachtegoed van Krznaric ligt in
hun respectieve omgang met kennis. Waar NPB zich met argwaan richt op
academische en professionele expertise, uit naam van pluralisme en
volkszeggenschap, benadrukt Krznaric juist het belang van ideeén als morele
motor van verandering. Maar ook hier is een brug denkbaar. De toekomst is
immers bij uitstek het domein waar ervaringskennis faalt — waar geen
precedent, geen directe beleving, geen ‘common sense’ soelaas biedt. Juist
daarom is langetermijndenken een daad van radicale verbeelding, die ruimte
laat voor pluraliteit aan ideeén, maar ook vraagt om integriteit en
zorgvuldigheid.

New Public Brutalism functioneert in bepaalde situaties als retorisch
breekijzer. Het kan als zodanig de broodnodige disruptie teweegbrengen in
een verstarde status quo. Maar haar waarde staat of valt met het vermogen
om meer te doen dan slechts bestaande instituties afbreken. Wat ontbreekt
in de brutalistische stijl is een ethiek van duurzaamheid: een normatief
kompas dat zich niet alleen richt op nabijheid in ruimte, maar ook op
nabijheid in tijd. ‘De kracht van hier’ wordt pas werkelijk krachtig als ze ook
wordt verbonden met ‘de kracht van later’. Hier hoort ook de intergenerationele
rechtvaardigheid bij van het lijden van het verleden. Dat wil zeggen, tot slaaf
gemaakten, gedwongen (contract)arbeiders en queer gemeenschappen, wiens
stemmen we niet moeten vergeten in de lange lijnen van de geschiedenis.

In een wereld waarin korte termijn dominant is geworden - in politiek,
media, economie en zelfs ons dagelijks gedrag — is het cultiveren van
langetermijndenken op zichzelf al een vorm van tegenmacht. Krznarics
oproep tot ‘tijdrebellie’ biedt daarmee een alternatief dat zowel urgent als
verdedigbaar is: niet als conservatieve verdediging van bestaande instituties,
maar als moreel progressieve inzet om onze democratie uit te breiden in de
tijd. De vraag is dus niet 6f we moeten veranderen, maar welke richting die
verandering moet opgaan. Brutalisme zonder toekomstvisie is destructief.

Om goede voorouders te worden, zoals Krznaric bepleit, hebben we meer
nodig dan retoriek en rebellie. We hebben instellingen nodig die hun
legitimiteit ontlenen aan het vermogen om over generaties heen te denken.
Generaties voor én na ons. We hebben leiders nodig die niet alleen de onvrede
van nu representeren, maar ook de rechten van hen die nog geen stem hebben.
En we hebben een publieke sfeer nodig waarin ideeén strijden op inhoud,
niet alleen op volume. Alleen dan kan een politiek van de toekomst

New Public Brutalism? Inhoudsopgave —>

56



NSOB

daadwerkelijk eigendom worden van het volk — in plaats van slechts een echo
van het heden.

Spoor 3 - Niet redden maar rouwen: stervensbegeleiding
voor NPB faciliteren

New Public Brutalism is een bestuursstijl die niet alleen hardvochtig is
(confrontatiegericht, vol symbolische gewelddadigheid en rancuneus), maar
naar ons idee ook uitdrukking van existentiéle uitputting. De moderniteit
die ons ooit voedde met ‘vooruitgangsdenken’, maakbaarheid en humanitaire
idealen is ons langzaamaan aan het ontvallen, en wat (schijnbaar!) alleen
overblijft is fatalisme en onbestuur als basis voor bevrijding van bestuur en
beleid.

Waar NPB zich presenteert als ongepolijst en daadkrachtig, herbergt het
onder de oppervlakte een cultuur van vermoeidheid en cynisme: een soort
postmoderne wrok tegen de moderniteit z€lf, vermomd als strijdlust. Het
lijkt erop dat het enige dat ons rest is het bouwen van muren, mentaal, fysiek
en politiek. De institutionele technocratische reflexen van worden verworpen,
maar niet vanuit een visie op wat ervoor in de plaats zou moeten komen.
Eerder als poging om bevrijding te vinden in de puinhoop die overblijft.
Wellicht verklaart dat de populariteit van dystopische sci-fi films en series.
In die zin is NPB niet alleen hard, maar ook wanhopig. Het roept geen nieuwe
wereld op, maar verdedigt wat er overblijft als de belofte van de oude is
gestorven.

Tegen deze achtergrond kan Vanessa Andreotti’s Hospicing Modernity (2021)
ons helpen aan een volkomen andere taal en toon. Niet optimistisch, niet
oplossingsgericht, maar wel net zo radicaal eerlijk. Waar New Public
Brutalism zich vastklampt aan ressentiment en een verkrampt verlangen
naar vroeger (‘Make America Great Again’, ‘Nederland weer voor de
Nederlanders’), stelt Andreotti dat het tijd is om de illusie van controle zelf
los te laten. Waar NPB zijn energie ontleent aan ressentiment, roept Andreotti
op tot rouw. Waar de brutalistische bestuursstijl zijn kracht zoekt in
confrontatie en symbolisch geweld, houdt Andreotti ons voor dat precies
deze reflexen, namelijk de wil tot beheersing en overmeestering, zelf het
probleem zijn.

Waar het brutalisme zich presenteert als uitdrukking van nostalgie,
retorische kracht en symbolisch geweld, nodigt Andreotti (2021) ons uit om
juist te voelen wat zoiets doet en te rouwen. Haar metafoor van ‘Hospicing
Modernity’ vraagt een omkering van alles wat we geleerd hebben: geen

New Public Brutalism? Inhoudsopgave —>

57



NSOB

oplossingsgerichtheid, maar verliesbereidheid. Geen systeemdenken, maar
relationele afstemming. Geen redderslogica, maar gedeelde verantwoordelijk-
heid voor het eindspel van een wereldbeeld.

Dat vraagt niet om harde keuzes, maar om zachte aandacht. En vooral: niet
om snelle oplossingen, maar om relatie maken met elkaar, met de
geschiedenis, met onze plaats in de wereld. Zo bezien is Hospicing Modernity
niet alleen een spiritueel of filosofisch werk, maar ook een politieke
interventie. Geen manifest in de klassieke zin, maar een stille onderstroom
die haaks staat op de brute theatraliteit van New Public Brutalism. Waar de
een beleid maakt vanuit distantie, nodigt de ander uit tot nabijheid. Waar de
een opereert vanuit het schema van redder-slachtoffer-dader, ontmantelt de
ander dat soort schema’s als koloniale erfenis.

De vraag die Andreotti stelt is: “Wat zijn we bereid te verliezen om ruimte te
maken voor iets anders?”. Dat is een radicale tegenvraag aan het dominante
bestuursethos. Want zolang beleid slechts gericht is op behouden,
optimaliseren of beheersen, blijven we steken in de logica die het probleem
veroorzaakte. Dat geldt primair voor NPB, maar in zekere zin ook voor andere
modernistische bestuursstijlen zoals publiek management (NPM) en publiek
governance (NPG).

Als New Public Brutalism de schaduw of inherente transgressie is van het
moderniteitsproject, dan is Andreotti’s werk een poging om ons terug te
brengen naar het veld van het menselijke: relationeel, zoekend en levend. Het
is een uitnodiging om te oefenen in een andere manier van zijn, waarin we
niet langer alles hoeven te weten, op te lossen of te controleren, maar waarin
we het onzekere durven bewonen, samen. In deze radicale kwetsbaarheid
schuilt een ethiek die NPB onmogelijk kan vatten.

In haar boek Kwetsbaar benadert Marguerite van den Berg (2025)
kwetsbaarheid als politieke ethiek door te erkennen dat politieke
besluitvorming altijd ingebed is in sociale, ecologische en relationele
afhankelijkheden. Omdat alles kwetsbaar is, en kapot kan, is precies dat de
ingang voor radicale solidariteit. Van den Berg stelt dat ethiek niet losstaat
van de praktijk, maar juist ontstaat in de confrontatie met kwetsbare posities
en de gevolgen van bestuur en beleid voor degenen die weinig macht hebben.
Kwetsbaarheid is hierbij geen zwakte, maar een analytisch en normatief
startpunt: het laat zien waar zorg, solidariteit en verantwoordelijkheid nodig
zijn. Publiek bestuur wordt dan pas legitiem wanneer ze rekening houden
met de kwetsbaarheid van mensen, gemeenschappen en ecologische systemen,
en hun onderlinge afhankelijkheid. Zo wordt politiek een oefening in zorg,
inclusie en intergenerationele verantwoordelijkheid.

New Public Brutalism? Inhoudsopgave —>

58



NSOB

Waar NPB zichzelf presenteert als correctie op een falend systeem, laten
Andreotti en Van den Berg zien dat deze correctie vaak slechts een herhaling
is van dezelfde onderliggende logica: die van verzet zonder échte verbeelding,
van daadkracht zonder compassie, van strijd zonder solidariteit. De echo van
het systeem blijft klinken in het schreeuwen ertegen. Wat Andreotti vraagt,
is ongemakkelijker, juist omdat het minder houvast biedt. Ze stelt niet dat
we het systeem kunnen repareren, maar dat we onszelf moeten leren
verhouden tot het einde ervan. Daarmee is haar werk geen kritiek in de
klassieke zin, maar een existentiéle uitnodiging: om te leren sterven aan de
illusies van beheersing, superioriteit en afzondering, die aan de moderniteit
en kolonialiteit en aan haar bestuurlijke uitwassen ten grondslag liggen.

Tegenover de theatrale kracht van NPB plaatsen Andreotti en Van den Berg
iets wat op het eerste gezicht zwak lijkt: kwetsbaarheid, rouw, tijd nemen,
leren verdragen. Maar daarin schuilt een verborgen kracht die in het
brutalistische repertoire noodzakelijk ontbreekt: de kracht om werkelijk te
veranderen zonder opnieuw te willen domineren. Waar NPB inzet op
mobilisatie van ongenoegen, nodigen Andreotti en Van den Berg uit tot het
vertragen van reflexen. Niet door de wereld te verlaten, maar door er dieper
in aanwezig te zijn.

Het is deze aanwezigheid die Hospicing Modernity en Kwetsbaar politiek
maken: niet als manifesten, maar als brede onderstroom. Niet als claim op
waarheid, op de juiste toolkit, maar als oefening in afleren. En zo worden de
werken van Andreotti en Van den Berg, net als dat van Krznaric, uiteindelijk
een tegenstem die het brutalisme niet direct confronteert, maar ondergronds
ondermijnt: door het niet te spiegelen, maar juist los te laten. Wat zij bieden
is geen model of programma, maar een houding. En misschien is dat precies
wat we nodig hebben in een tijd waarin systemen sterven en schreeuwers de
overhand lijken te krijgen. Niet meer antwoorden, maar betere vragen. Niet
meer controle, maar meer moed om in het onbekende te blijven staan.

Spoor 4 — Zacht brutalisme als basis voor publieke
tegenspraak

Zoals meermaals benoemd in dit essay, je baseren op ‘de feiten, argumenten
en morele principes’ is hopeloos naief in het reageren op NPB. Toch willen
we deze basis voor (interne) tegenspraak hiermee zeker niet afdoen als totaal
irrelevant. Tegenspraak is in bestuurlijke zin een fragiel goed. Ze wordt vaak
genegeerd, maar is en blijft onmisbaar. In tijden van NPB krijgt tegenspraak
alleen een paradoxaal karakter. NPB leunt op symbolische vereenvoudiging,
daardoor worden feiten ‘opinies’ en rechtsstatelijkheid klinkt ouderwets en

New Public Brutalism? Inhoudsopgave —>

59



NSOB

traag. Toch is juist daar tegenspraak waardevol: niet omdat ze altijd effectief
is, maar omdat ze een herinnering vormt aan publieke rede binnen de
institutionele orde.

Loyale en ambtelijke tegenspraak behoren tot de klassieke fundamenten van
de democratische rechtsstaat. Maar in een context waarin die fundamenten
zelf worden bevraagd, verandert hun betekenis. De ambtenaar die bijvoorbeeld
bezwaar maakt tegen het eendimensionale kabinetsstandpunt over Israél,
beroept zich niet alleen op internationale verdragen, maar herinnert de staat
aan zijn eigen morele contract met de bredere wereldgemeenschap. En de
beleidsmaker die de fixatie op ‘groene groei’ en ‘innovatie’ nuanceert, stelt
niet simpelweg een alternatief voor, maar legt de vinger bij een
epistemologisch probleem: de onmogelijkheid van oneindige groei binnen
eindige ecologische grenzen (Hickel, 2020). Zulke tegenspraak is een vorm
van institutioneel activisme, dat wil zeggen, een poging om instituties tegen
hun eigen verharding te beschermen (Pettinicchio, 2012). Daarbij vertroebelt
het onderscheid tussen ‘binnen’ en ‘buiten’ de organisatie. Het publieke
engagement staat centraal, met oog voor grondwettelijke kaders en een
radicaaldemocratische ethiek.

Maar tegenspraak is niet alleen een remedie tegen brutaliteit, ze kan zé1f ook
de vorm aannemen van zacht contra-brutalisme. Een ambtenaar die met kille
precisie verwijst naar de Grondwet, verdragen of empirische onderbouwing,
kan daarmee zachtaardig maar krachtig (tegen)geweld uitoefenen richting
brutaal leiderschap. Het is symbolisch tegengeweld in de vorm: beleefd,
rationeel, maar niet zonder affect en effect. Zacht brutalisme is het
disciplinerende en institutionele tegendeel van populistische brutaliteit. Het
gebruikt de taal van redelijkheid, argument en rechtsstatelijkheid om een
tegenkracht te organiseren. En dan niet als koude bureaucratie, maar als
performatieve zorg voor het publieke domein. Waar NPB de emotie mobiliseert
om instituties te ondermijnen, mobiliseert zacht brutalisme de instituties
zelf om de brede gemeenschappelijke ruimte van de democratie te
beschermen.

Ambtelijke tegenspraak die zich baseert op feiten, wetten en argumenten is
dan niet ouderwets, maar eerder ethisch en existentieel. Ze herinnert eraan
dat waarheid en rede misschien wel wankel zijn in het licht van NPB, maar
niet volledig willekeurig. Dat maakt haar waardevol, ook als ze “niks uithaalt”.
Het gaat immers niet alleen om effectiviteit, maar om institutionele trouw
en om het volhouden van redelijkheid als publieke praktijk.

Tegenspraak en zelfs een zekere rebelsheid zijn zo deel van het ambacht: een
vorm van ambtelijk vakmanschap waarin rationaliteit en solidariteit elkaar

New Public Brutalism? Inhoudsopgave —>

60



versterken (Den Uijl e.a., 2025). Dat vraagt om het bijeenbrengen van
grondwettelijke argumenten en een ethos van radicale inclusiviteit. Tegen
de verharding van NPB biedt tegenspraak dan geen simpele correctie, maar
een herijking van het publieke domein zelf: een herinnering dat macht alleen
betekenisvol is wanneer zij wordt tegengesproken. In dat besef schuilt de hoop
dat ook zachte vormen van brutalisme, zoals zorgvuldigheid, feitelijkheid en
standvastigheid, een radicale daad van publieke zorg kunnen zijn.

NSOB New Public Brutalism? Inhoudsopgave —> 61



7. Voorlopige eindstand: na
fatalisme naar optimisme?

Wreedheid: slechts tijdelijke aantrekkingskracht...

Het presidentschap van Donald Trump maakt duidelijk hoe New Public
Brutalism werkt. Grensoverschrijdend gedrag, persoonlijke aanvallen en
flagrante schendingen van conventies staan als stijlkenmerken centraal.
Het valt niet te ontkennen: zoiets kan krachtige emotionele resonantie
oproepen. Voor mensen die zich angstig, boos of machteloos voelen, biedt
het tenminste tijdelijk een gevoel van verlichting: eindelijk voelt het alsof
iemand het uitspreekt wat zij zelf niet durven zeggen, eindelijk krijgt
frustratie een richting, eindelijk is er iemand die iets doet.

Toch is deze aantrekkingskracht vluchtig. Met het hernieuwd aantreden
van Trump als president van de Verenigde Staten kreeg de intensiteit van
provocatieve wreedheid een zeker momentum; via een bijna magnetische
vibe die niet alleen zijn ‘base’ ervan overtuigde dat er een grote verandering
aanstaande zou zijn. In de praktijk blijkt echter dat dit soort energie
moeilijk te vertalen is naar duurzame politieke steun. Wreedheid en
confrontatie kunnen mensen tijdelijk mobiliseren, maar ze bieden geen
echte oplossingen voor de problemen die het dagelijks leven van burgers
bepalen: economische onzekerheid, gezondheidszorg, sociale cohesie,
veiligheid. Zodra deze realiteiten zichtbaar worden, begint het

oorspronkelijke enthousiasme te haperen.

Dezelfde mensen die zich aanvankelijk lieten meevoeren door de vibe van
ongegeneerde hardheid, worden nu geconfronteerd met het besef dat
provocatie op zichzelf geen beleidsresultaten oplevert. Voor velen rijst de
vraag: wat blijft er over als de emotionele opluchting die de confrontatie
bood, wegebt en de praktische uitdagingen zich opstapelen? De beperkte
marge van eerdere verkiezingsoverwinningen laat zien dat de kiezers niet
automatisch bereid zijn wraakpolitiek eindeloos te blijven belonen.

Een belangrijk mechanisme in dit afnemende enthousiasme is het contrast
tussen de strijdvaardige vibe en de realiteit van governance. Tijdens zijn
eerdere campagnes genereerde Trump een sfeer van rebellie, van
tegenmacht en van dramatisch verzet tegen de gevestigde orde.

NSOB New Public Brutalism? Inhoudsopgave —>



NSOB

Die vibe had iets van een catharsis: boosheid, angst en frustratie kregen een
uitweg, en de beweging kon tijdelijk een gevoel van gemeenschappelijke
empowerment creéren. Maar naarmate beleidsproblemen, economische
gevolgen en institutionele grenzen zichtbaar worden, begint het publiek te
merken dat emotionele resonantie alleen niet volstaat. Wreedheid kan
verleiden en om zich heen slaan, maar ze kan niet bouwen.

Het afnemen van de Trump-vibe illustreert ook een bredere democratische
dynamiek: politieke stabiliteit en duurzame steun ontstaan niet uitsluitend
via emoties, maar door een combinatie van affectieve aantrekkingskracht
en geloofwaardige inhoud. Leiders kunnen een beweging tijdelijk
mobiliseren door confrontatie, provocatie of wraak, maar wanneer
uiteindelijk de vraag zich opdringt: “Wat biedt dit mij echt?”, daalt de kracht
van die emotionele energie. Hoop, richtinggevende verbondenheid en
praktische uitwegen blijven uiteindelijk de kern voor een duurzame
politieke binding.

We begonnen dit essay met het even brutale als mediagenieke idee van Donald
Trump om het 250-jarig bestaan van de Verenigde Staten te vieren met een
Mixed Martial Arts-gevecht in de tuin van het Witte Huis. Als New Public
Brutalism iets duidelijk maakt, dan is het dat politiek en bestuur niet alleen
gaat over instrumentaliteit, maar misschien vooral over symboliek. NPB
belichaamt daarbij een bestuursstijl die niet enkel hardvochtig is in toon en
vorm, maar ook existentieel uitgeput: leeggelopen van toekomstverhalen,
behept met wantrouwen en verslaafd aan weerstandwekkende krachtpatserij.
Kortom, politiek en gemediatiseerd haantjesgedrag. Wat resteert, is een
politiek die tegen is: tegen beleid, tegen instituties, tegen relaties, tegen
complexiteit.

In die schaduw van de moderniteit en kolonialiteit, waarin oude beloftes van
maakbaarheid en vooruitgang hun glans verloren hebben, klinkt het
brutalisme als een laatste echo van heerszuchtigheid. Niet meer in dienst
van publieke waardenrealisatie, maar als spektakel gericht op beheersing en
ressentiment. Wellicht als laatste stuiptrekking van het modernistische
besturen via machtswellust en grandeur? Vooralsnog lijken brutale leiders
en machtsregimes niet te verdwijnen.

Wat overeenkomt in pogingen om een alternatief op stem te brengen, is dat
ze misschien niet meteen een oplossing bieden voor het brutalisme, maar
ons eerder helpen bij de ontmanteling van de logica die erachter schuilgaat.
Ze verzetten zich tegen het cynisme, het fatalisme en het morele
reductionisme dat NPB voedt. Dat doen Klein en Thompson (2025) via hun
pleidooi om onszelf niet te verliezen in zelfopgelegde onmacht, en ruimte te

New Public Brutalism? Inhoudsopgave —>

63



NSOB

bieden aan overvloed in de verbeelding en publiek-institutionele
mogelijkheden. Krznaric (2020) doet dat door de ethiek te reframen middels
het rekken van de tijdschaal. Andreotti (2021) en Van den Berg (2025) door
reflexen van redderschap te ondergraven, ook via de band van collectieve
kwetsbaarheid.

De ‘base’van Trump zou dit waarschijnlijk afdoen als ‘zwak’ en dus ‘irrelevant’
en zelfs ‘gevaarlijk’. Samen schetsen ze evenwel eerste contouren van een
andere opvolgende bestuursstijl: minder obsessief gewelddadig, meer
geworteld in gedeelde verantwoordelijkheid, een verlengde tijdhorizon,
relationele nabijheid en verbeeldingskracht. Dat laat zich (helaas) niet vangen
in een simpele ‘toolkit’, stappenplan of workshopformat.

De centrale vraag is ook niet: hoe ‘verslaan’ we het brutalisme? Eerder: hoe
maken we weer ruimte voor een politiek en bestuur dat mensen raakt,
verbindt en inspireert? In een tijd waarin de klassieke instituties van
democratische rechtsstaat en daarmee verbonden beleid en bestuur te vaak
als vijand wordt ervaren, is het de hoogste tijd om de morele en culturele
bronnen van de staat opnieuw te articuleren. Niet als machtsgreep, maar als
gemeenschappelijke belofte en publieksvorming.

Dat vraagt geen terugkeer naar de ‘beschaving van vroeger’ of
‘vooruitgangsgeloof’, maar evenmin een verstrikking in haar vaak brutale
en bloedige schaduw. Het vraagt een andere taal, een ander ritme, en een
andere grondhouding. En misschien wel het moeilijkste: het vraagt
vertrouwen. Niet in de zekerheid van uitkomsten, maar in de mogelijkheid
van brutaal rechtvaardig democratisch samenleven. In woord en daad, samen
voorbij de angst.

New Public Brutalism? Inhoudsopgave —>

64



Geraadpleegde literatuur

NSOB

Abbas, A. M. (2019). Super-hyperbolic man: Hyperbole as an ideological
discourse strategy in Trump’s speeches. International Journal of English
Linguistics, 9(6), 310-321. https://doi.org/10.5539/ijel.von6p310

Andreotti, V. de O. (2021). Hospicing modernity: Facing humanity’s wrongs
and the implications for social activism. Berkeley, CA: North Atlantic Books.

Bao, G. X., Wang, X.]., Larsen, G. L., & Morgan, D. F. (2012). Beyond New
Public Governance: A value-based global framework for performance
management, governance, and leadership. Administration & Society, 45(4),
443—467. https://doi.org/10.1177/0095399712464952

Baudrillard, J. (1994). Simulacra and simulation (S. F. Glaser, Trans.). Ann
Arbor, MI: University of Michigan Press. (Original work published 1981)

Bates, B. R. (2020). The (in)appropriateness of the WAR metaphor in
response to SARS-CoV-2: A rapid analysis of Trump’s rhetoric. Qualitative

Health Research, 30(10), 1481-1488. https://doi.org/10.1177/1049732320931139

Beaver, D., & Stanley, J. (2023). The politics of language. Princeton, NJ:
Princeton University Press.

Charteris-Black, J. (2011). Politicians and rhetoric: The persuasive power of
metaphor (2nd ed.). Basingstoke, UK: Palgrave Macmillan.

Chebotar, N. V. (2021). Hyperbolisation in the political discourse of D.
Trump. Journal of Education Culture and Society, 12(2), 152-163.
https://doi.org/10.15503/jecs2021.2.152.163

Collins, S. (2008). The Hunger Games. New York, NY: Scholastic Press.

Cox, R. W,, & Skidmore-Hess, D. (2022). U.S. politics and the global crisis of
democracy. Boulder, CO: Lynne Rienner.

Dean, J. (2018). Crowds and party. London, UK: Verso.

Debord, G. (1994). The society of the spectacle (D. Nicholson-Smith, Trans.).
New York, NY: Zone Books. (Original work published 1967)

New Public Brutalism? Inhoudsopgave —>

65



NSOB

Den Uijl, H., Van Twist, M., & Chin-A-Fat, N. (2026). Van braaf naar
ondeugend zijn: Strategieén voor bestuurders bij publieke dienstverlening.
Bestuurswetenschappen. Te verschijnen.

Empoli, G. da. (2025). Het uur van de wolven: Over macht, technologie en angst
(H. E. van Riemsdijk, Trans.). Amsterdam, NL: Atlas Contact. (Original
work published as L’Heure des prédateurs)

Elias, N. (1939/2000). Uber den Prozess der Zivilisation: Soziogenetische und
psychogenetische Untersuchungen (Vols. 1-2). Frankfurt am Main, DE:
Suhrkamp.

Fairclough, N. (2010). Critical discourse analysis: The critical study of
language (2nd ed.). London, UK: Routledge.

Fanani, A., Fitriani, E., & Rahmah, N. A. (2019). Donald Trump’s grammar
of persuasion in his speech. Jurnal Ilmiah Bahasa dan Sastra, 6(1), 1-10.
https://doi.org/10.30659/jibd.6.1.1-10

Frankfurt, H. G. (2005). On bullshit. Princeton, NJ: Princeton University
Press.

Frissen, P. H. A. (2026). Conservatief pluralisme: Voor een politiek neutrale
staat. Den Haag, NL: Boom.

Foucault, M. (1983). Discourse and truth: The problematization of parrhesia.
Berkeley, CA: University of California.

Fukuyama, F. (1992). The end of history and the last man. New York, NY: Free
Press.

Fukuyama, F. (2013). Political order and political decay. New York, NY:
Farrar, Straus and Giroux.

Hanson, S. E., & Kopstein, J. S. (2024). The assault on the state: How the
global attack on modern government endangers our future. Cambridge, UK:

Polity Press.

Horwitz, R. B. (2021). Trump and the “deep state.” Critical Policy Studies,
15(5-6), 473-490.

New Public Brutalism? Inhoudsopgave —>

66



NSOB

Jhagroe, S., & Salazar-Morales, D. (2025). A theory of policy coloniality: The
role of race and colonial knowledge in policy formulation. Critical Policy
Studies, 1-21.

Kadim, A. (2022). A critical discourse analysis of Donald Trump’s election
campaign speeches. Journal of Language and Linguistic Studies, 18(1),

255-266. https://doi.org/10.52462/jlls.2022.014

Kaufmann, E. (2019). Populism as a reactionary style. Politics and
Governance, 7(4), 145-157. https://doi.org/10.17645/pag.v7is.2234

Kazin, M. (1995). The populist persuasion: An American history. Ithaca, NY:
Cornell University Press.

Kettl, D. F. (2020, November 10). The divided deep state. Government
Executive.

Klein, E., & Thompson, D. (2025). Abundance: How we build a better future.
New York, NY: Avid Reader Press / Simon & Schuster.

Knoblock, N. (2019). Xenophobic Trumpeters. Journal of Language
Aggression and Conflict, 7(2), 173—-200. https://doi.org/10.1075/jlac.00030.kno

Krznaric, R. (2020). De goede voorouder: Langetermijndenken voor een
kortetermijnwereld. Utrecht, NL: Ten Have.

Laclau, E. (2005). On populist reason. London, UK: Verso.
Lakoff, G. (2016). Understanding Trump. https://georgelakoff.com

Levitsky, S., & Way, L. A. (2010). Competitive authoritarianism. Cambridge,
UK: Cambridge University Press.

Levitsky, S., & Ziblatt, D. (2018). How democracies die. New York, NY: Crown
Publishing Group.

Liddle, J. (2018). Public value management and New Public Governance: Key
traits, issues and developments. In E. Ongaro & S. Van Thiel (Eds.), The
Palgrave handbook of public administration and management in Europe (pp.
967-990). London, UK: Palgrave Macmillan.

New Public Brutalism? Inhoudsopgave —>

67



NSOB

Luo, W., Zhao, J., & Chen, J. (2022). An ideological analysis of former
President Trump’s tweets during COVID-19. Theory and Practice in
Language Studies, 12(2), 239—247. https://doi.org/10.17507/tpls.1202.07

Manow, P. (2024). Unter Beobachtung: Die Bestimmung der liberalen
Demokratie und ihrer Freunde. Berlin, DE: Suhrkamp.

Mbembe, A. (2020). Brutalisme. Paris, FR: Editions La Découverte.

Mercieca, J. R. (2020). Demagogue for president. College Station, TX: Texas
A&M University Press.

Michaels, ]. D. (2018). The American deep state. Notre Dame Law Review,
93(4), 1655-1685.

Moffitt, B. (2016). The global rise of populism. Stanford, CA: Stanford
University Press.

Mouffe, C. (2005). On the political. London, UK: Routledge.

Muirhead, R., & Rosenblum, N. L. (2024). Ungoverning: The attack on the
administrative state and the politics of chaos. Princeton, NJ: Princeton
University Press.

Murray, J. (2024). Populism and political emotion. London, UK: Palgrave
Macmillan.

Norris, P., & Inglehart, R. (2019). Cultural backlash. Cambridge, UK:
Cambridge University Press.

Ntontis, E., Hopkins, N., & Reicher, S. (2023). A warrant for violence?
Political Psychology, 44(2), 265-283. https://doi.org/10.1111/pops.12849

Osborne, D., & Gaebler, T. (1992). Reinventing government: How the
entrepreneurial spirit is transforming the public sector. Reading, MA:

Addison-Wesley.

Osborne, S. P. (2006). The New Public Governance? Public Management
Review, 8(3), 377-387. https://doi.org/10.1080/14719030600853022

Prange, M. (2025). De waarheidscrisis: Post-truth, kritiek en media.
Amsterdam, NL: Boom.

New Public Brutalism? Inhoudsopgave —>

68



Postman, N. (1985). Amusing ourselves to death: Public discourse in the age of
show business. New York: Viking Penguin.

Savin, N., & Treisman, D. (2024). Donald Trump’s words (NBER Working
Paper No. 32665). Cambridge, MA: National Bureau of Economic Research.

Scott, P. D. (2018). The American deep state. Lanham, MD: Rowman &
Littlefield.

Skowronek, S., Dearborn, J., & King, D. (2021). Phantoms of a beleaguered
republic. Oxford, UK: Oxford University Press.

Snyder, T. (2017). On tyranny. New York, NY: Tim Duggan Books.

Tourish, D. (2024). It is time to use the F word about Trump: Fascism,
populism and the rebirth of history. Leadership, 20(1), 9-32.

Van den Berg, M. (2025). Kwetshaar: Politieke mogelijkheden. Amsterdam,
NL: Mazirel Pers.

Vrana, S. R., & Schneider, D. (2017). The language of populism. In
Proceedings of NLP4CMC III (pp. 41-45). Duisburg, DE: University of

Duisburg-Essen.

Witteloostuijn, A. van. (2025). The end of democracy as we know it.
Amsterdam, NL: VU Amsterdam.

Wodak, R. (2015). The politics of fear. London, UK: Sage.
Zhou, Y., Kennedy, A., & Lee, D. D. (2024). Quantifying the uniqueness and
divisiveness of presidential discourse. Nature Human Behaviour, 8(1),

95-103. https://doi.org/10.1038/541562-023-01768-6

Zhu, Y. (2024). Cultivating critical language awareness. Critical Inquiry in
Language Studies, 21(1), 1-18. https://doi.org/10.1080/15427587.2023.2177880

New Public Brutalism? Inhoudsopgave —>

69



NSOB

Eerder publiceerde de NSOB

2026

Toegedekte politiek

Destructieve dynamieken in de politiek-ambtelijke verhoudingen in
Twenterand doorbreken

Henk den Uijl, Marije Huiting, Jesse Dusseljee, Mark van Twist

2025

Noblesse oblige
De kracht van reflectie aan de top van het openbaar bestuur
Yvonne Burger, Georgina Kuipers, Jessie Samwel

Verhalen(d) verknopen

Hoe je stem geeft aan het stille midden

Annemarie van der Wilt, Martin Schulz, Mark van Twist, Bart Brandsma,
Olga van Kalles, Pieter van Ree, Coen Smit

(On)gehoorzaam bestuur
In het onderwijs
Henk den Uijl, Marlies Honingh, Jessie Samwel, Eva Kloet

Ruimte om te bouwen, ruimte om te groeien

Quick-scan van de werking van de Utrechtse Aanpak

Martijn van der Steen, Marije Huiting, Edwin Buitelaar, Jesse Dusseljee,
Hasna el Morabit

Volgens het boekje

Een bestuurskundige verkenning van langetermijnstrategie voor
zeespiegelstijging

Martijn van der Steen, Teun Toonen, Robin Hill, Jorren Scherpenisse

Ontwerper ontmoet publieke zaak

Omgaan met spanningsvolle praktijken van ontwerpende en ambtelijke
professionals

Andrea Frankowski, Tijs van de Vijver, Myrthe van Delden

New Public Brutalism? Inhoudsopgave —>

70



NSOB

(N)iets te kiezen

Scenario’s voor landelijke codrdinatie van de aanpak van huiselijk geweld,
kindermishandeling en geweld tegen vrouwen

Nancy Chin-A-Fat, Wiljan Hendrikx, Annemarie van der Wilt, Marije Huiting,
Laura Schréer, Martijn van der Steen

Doe dit (niet)

De inbedding van de Gelijke Kansen Alliantie binnen het ministerie van
Onderwijs, Cultuur en Wetenschap

Eva Kloet, Robin Hill, Myrthe van Delden, Mark van Twist

Neutraliteit tussen zijn en worden

Een denkraam voor neutraal handelen door burgemeesters

Quirine Ganzeboom, Henk den Uijl, Tijs van de Vijver, Paul Frissen, Martin
Schulz

(Kilo)meters maken

Grip krijgen op de relatie tussen governance en productie in het
Hoogwaterbeschermingsprogramma

Jorren Scherpenisse, Tom Lubbers, Nancy Chin-A-Fat, Martin Schulz

Hoe aanstekelijk kan je het maken
Vormen van verspreiding rond het programma DuurzaamDoor
Jessie Samwel, Eva Kloet, Hans Vermaak, Mark van Twist, Martin Schulz

Waarden w(o)orden werkelijkheden
Hoe taal de sociale zekerheid vormt
Mark van Twist, Wiljan Hendrikx, Jesse Dusseljee, Martin Schulz

De kracht van hier
Over de centrale rol van decentraal bestuur
Martijn van der Steen, Christiaan van der Kaaij, Joks Janssen

Ruimte in regie
Adviseren over dilemma’s van netwerkregie in het fysiek domein
Yourai Mol, Christiaan van der Kaaij, Jorgen Schram, Martin Schulz

Ruimte bieden / richting geven

Over de verbouwing van het Haagse stelsel van jeugd- en gezinshulp
Annemarie van der Wilt, Tijs van de Vijver, Nancy Chin-A-Fat,

Martijn van der Steen

New Public Brutalism? Inhoudsopgave —>

71



NSOB

‘De mensen in het land’
Wat burgerschap eigenlijk (nog) is
Marlies Honingh, Henk den Uijl, Teun Toonen, Jessie Samwel

2024

Leren tussen consensus en conflict
Stileren van strijd in het leren over de ontwikkeling van het landelijk gebied
Martin Schulz, Tom Lubbers, Mark van Twist, Andrea Frankowski

Breder denken, anders doen

Naar een nieuwe institutionele balans voor het energiesysteem van de
toekomst

Martijn van der Steen, Maarten Otto, Robin Hill, Sander Oosterloo, Quirine
Ganzeboom, Georgina Kuipers, Alexander Woestenburg, Martijn Groenleer

Waarderen van Variatie

Reflectie op de Regio Deals als variant van interbestuurlijk
resultaatgericht samenwerken

Jessie Samwel, Martin Schulz, Nancy Chin-A-Fat, Martijn van der Steen

WIA Verbeteraanpak - Expert Review
Martijn van der Steen, Georgina Kuipers

Bouwen op leerlingaantallen
De politiek van tellen in de onderwijshuisvesting van Meierijstad
Christiaan van der Kaaij, Annemarie van der Wilt, Martin Schulz

Sterke signalen, wisselende verhalen

Lessen naar aanleiding van het ontstaan en lange tijd voortbestaan van
‘de alleenverdienersproblematiek’

Andrea Frankowski, Wiljan Hendrikx, Marije Huiting, Tijs van de Vijver,
Martijn van der Steen, Mark van Twist

Technologie in de tussentijd: Al, publieke waarde en democratie
Martijn van der Steen

Onderweg ontwerpen

Een stelsel voor onderwijs aan nieuwkomers ontwerpen

Annemarie van der Wilt, Martijn van der Steen, Christiaan van der Kaaij,
Eva Kloet, Laura Schréer, Bart van Kessel

New Public Brutalism? Inhoudsopgave —>

72



NSOB

Audit, maar dan anders

Een verkenning naar hoe het repertoire van auditors zich laat verbreden
en verdiepen

Jorren Scherpenisse, Mark van Twist, Robin Hill

Kostbare geneesmiddelen
De VIG tussen leden, politiek en maatschappij
Andrea Frankowski, Paul Frissen, Tom Lubbers, Martin Schulz, Mark van Twist

Gedeelde sturing

Regionaal samenwerken voor een betere aansluiting tussen mbo en
arbeidsmarkt

Annemarie van der Wilt, Tijs van de Vijver, Laura Schréer, Jessie Samwel,
Wiljan Hendrikx, Nancy Chin-A-Fat

Werk maken van erkenning
Over contact als toegangspas
Guido Rijnja

Leren van onderzoek naar ongevallen

Hoe onderzoekscommissies een narratief construeren en wat dat betekent
voor leren

Hans de Bruijn

Signalen managen

Over de omgang met signalen bij het ministerie van SZW

Andrea Frankowski, Laura Schréer, Annemarie van der Wilt, Wiljan Hendrikzx,
Robin Hill, Myrthe van Delden, Martijn van der Steen

Over intenties en interferenties

Een lerende evaluatie van de schadeafhandeling rond Kanaal Almelo-
De Haandrik

Myrthe van Delden, Georgina Kuipers, Mark van Twist, Marise van 't Wout,
Robin Hill

Bedreiging en bescherming
Tussenevaluatie van de netwerkaanpak van het Netwerk Weerbaar Bestuur

Georgina Kuipers, Gert Jan Geertjes, Jessie Samwel, Christiaan van der Kaaij,
Rogier van der Wal, Willeke Slingerland en Martijn van der Steen

Publicaties uit eerdere jaargangen zijn te vinden op www.nsob.nl

New Public Brutalism? Inhoudsopgave —>

73


http://www.nsob.nl

COLOFON
© 2026

ISBN NUMMER

978-90-836349-4-4

ONTWERP

Ontwerpwerk, Den Haag



Nederlandse
School voor
Openbaar
Bestuur

www.nsob.nl

Over NSOB

De Nederlandse School voor Openbaar Bestuur (NSOB) is een
hoogwaardig onderwijs- en onderzoeksinstituut in het hart van

de hofstad. Binnen dit instituut worden wetenschappelijke kennis
over en praktijkervaring met het Nederlandse openbaar bestuur

met elkaar verbonden. De NSOB organiseert opleidingen, publieke
debatten en verzorgt wetenschappelijke en professionele publicaties.


http://www.nsob.nl

	1.	Brutaliteit als teken van de tijd
	1.1	Normalisering van het absurde
	1.2	Duiden van en verhouden tot brutale macht
	1.3	In dit essay

	2.	Brutalisme? Een korte begripsbiografie
	2.1	Van beton naar betekenis: esthetiek van brutalisme
	2.2	Brutalisme als bestuursstijl: van bouwen naar besturen

	3.	Naar een conceptueel begrip van New Public Brutalism
	3.1	New Public Brutalism: Wat is er brutaal aan?
	3.2	New Public Brutalism: Wat is er publiek aan?
	3.3	New Public Brutalism: Wat is er nieuw aan?

	4.	New Public Brutalism in historisch perspectief
	4.1	New Public Management (NPM)
	4.2	New Public Governance (NPG)
	4.3	New Public Brutalism als reactie op NPM en NPG

	5.	Anders (leren) tegenspreken? Verleidelijke valkuilen
	6.	Voorbij Brutalisme? Tegenspel bieden aan de tijdgeest
	7.	Voorlopige eindstand: na fatalisme maar optimisme
	Geraadpleegde literatuur

