
Mark van Twist 
Shivant Jhagroe

New Public

Brutalism?

Tegenspel bieden aan de tijdgeest





prof. dr. Mark van Twist 
is decaan en bestuursvoorzitter van de NSOB. Hij is daarnaast hoogleraar 
bestuurskunde, in het bijzonder bestuurs- en beleidsadvisering in publiek-
private context, aan de Erasmus Universiteit Rotterdam.

dr. Shivant Jhagroe
is universitair docent Bestuurskunde aan Leiden University. Hij richt zich 
op thema’s als klimaat en (digitale) technologie, met specifieke aandacht 
voor macht, ongelijkheid en rechtvaardigheid.



Inhoudsopgave

1.	 Brutaliteit als teken van de tijd  →  4
1.1	 Normalisering van het absurde  →  5
1.2	 Duiden van en verhouden tot brutale macht  →  6
1.3	 In dit essay  →  7

2.	 Brutalisme? Een korte begripsbiografie  →  8
2.1	 Van beton naar betekenis: esthetiek van brutalisme  →  9
2.2	 Brutalisme als bestuursstijl: van bouwen naar besturen  →  9

3.	 Naar een conceptueel begrip van New Public Brutalism  →  12
3.1	 New Public Brutalism: Wat is er brutaal aan?  →  14
3.2	 New Public Brutalism: Wat is er publiek aan?  →  19
3.3	 New Public Brutalism: Wat is er nieuw aan?  →  24

4.	 New Public Brutalism in historisch perspectief  →  28
4.1	 New Public Management (NPM)  →  30
4.2	 New Public Governance (NPG)  →  31
4.3	 New Public Brutalism als reactie op NPM en NPG  →  33

5.	 Anders (leren) tegenspreken? Verleidelijke valkuilen  →  39

6.	 Voorbij Brutalisme? Tegenspel bieden aan de tijdgeest  →  50

7.	 Voorlopige eindstand: na fatalisme naar optimisme?  →  62

Geraadpleegde literatuur  →  65

New Public Brutalism? 3



1.	 Brutaliteit als teken van 
de tijd

Viering 250 jarig bestaan van de VS: MMA-fight & Patriot Games
Onlangs opperde president Donald Trump het idee om het 250-jarig 
bestaan van de Verenigde Staten op ‘Flag Day’ te vieren met een Mixed 
Martial Arts-gevecht in de tuin van het Witte Huis. “Een uniek spektakel 
met vechtsportkampioenen die de strijd met elkaar aangaan,” aldus Trump. 
En of dat niet genoeg is deed hij in het kader van de onafhankelijkheids
viering ook nog de aankondiging van zogenaamde ‘Patriot Games’ komend 
najaar; een competitie tussen jonge atleten uit heel het land, met een 
afvaardiging van één jonge man en één jonge vrouw uit elke staat en uit elk 
ander territorium onder jurisdictie van de VS, zoals Puerto Rico en de 
Maagdeneilanden.

Vanuit Nederland is hier met verbazing en enige gelatenheid kennis van 
genomen. Wat een bizar idee. Gelukkig zijn wij nuchter. Hier zou zoiets 
nooit gebeuren. Toch?

Maar die geruststellende gedachte is misschien toch wat te gemakzuchtig. 
Trumps voorstel staat niet op zichzelf. Het is een uiting van een bredere 
bestuursstijl die ook in ons land de kop opsteekt en die zich kenmerkt door 
het bewust opzoeken van de confrontatie, symbolisch geweld en theatraal 
spektakel: een politiek van brute overrompeling in plaats van deliberatie en 
nuance. Deze stijl – die we New Public Brutalism noemen – wijkt radicaal af 
van de gangbare logica van publieke besluitvorming in een democratische 
rechtsstaat.

Stel nu eens dat we die stijlvorm, gewoon als gedachtenexperiment, zouden 
doortrekken naar Nederland. Volstrekt ondenkbaar natuurlijk – of toch niet 
helemaal? Wat nu als, geïnspireerd door Trumps brutalisme, ook in ons 
land een prominent politicus het idee zou lanceren om een belangrijk 
moment in de geschiedenis van ons land met gewelddadig spektakel te 
vieren? Misschien niet eens met de intentie om het idee ook daadwerkelijk 
te realiseren, maar gewoon om te gloriëren in het ongemak dat zoiets 
onvermijdelijk oproept bij ‘al die deugneuzen’ in ons land?

Inhoudsopgave  →New Public Brutalism? 4



1.1	 Normalisering van het absurde

Voorstellen als deze fungeren als provocatie maar zijn tegelijk veel meer dan 
dat. Ze geven uitdrukking aan een bestuursstijl waarbij vermaak, 
verdachtmaking en uitlokking tot verzet worden ingezet om publieke 
aandacht te sturen en politieke controle te verstevigen. Trumps voorstel lijkt 
triviaal, maar doet ondertussen denken aan het dystopische model van The 
Hunger Games, waarin geweld verpakt wordt als ritueel volksvermaak. In 
Suzanne Collins’ trilogie worden onderdrukte districten jaarlijks gedwongen 
jongeren af te vaardigen voor dodelijke spelen – een collectief spektakel dat 
tegelijk disciplineert, verdeelt en vermaakt. 

Ook de echo’s uit de Romeinse tijd zijn huiveringwekkend herkenbaar. Het 
kooigevechtvoorstel laat zich lezen als nationalistisch theater, waarin fysieke 
dominantie en symbolische brutaliteit centraal staan. Een vorm van politiek 
en bestuur die de burger niet uitnodigt tot deelname, maar ondergaat – 
kijken, huiveren, applaudisseren – zonder echte invloed of inspraak. ‘Panem 
et circenses’, brood en spelen, als controlemechanisme.

De confrontatie wordt gestileerd, geregisseerd en opgevoerd als manifestatie 
van wat het volk wil. Niet de oplossing van maatschappelijke problemen, 
maar het in scène zetten van een botsing in beleving wordt het politieke 
einddoel. Het is geweld verpakt als patriottisme; showbusiness vermomd als 
staatsmanschap. In zo’n spektakelmaatschappij, zoals Guy Debord (1994) 
analyseert, verschuift macht van beleid naar beeldvorming. De bestuurder 
wordt performer, de burger publiek en de media vormt de theaterzaal.

Jean Baudrillard (1994) noemde dit de logica van hyperrealiteit: simulaties 
vervangen de werkelijkheid. Wat ooit begon als satire of sciencefiction – zoals 
The Hunger Games – keert terug als realiteit. Het voorstel van Trump is geen 
uitzondering, maar illustratie van hoe fictieve representaties de werkelijkheid 
beginnen te structureren: niet zozeer nep als wel nog echter dan echt. De 
grens tussen wat kan zijn en wat ‘volkomen absurd’ is, vervaagt. 

Juist daarom is de vaak gelaten reactie op zulke voorstellen zo verontrustend. 
Wanneer geweld als ‘viering’ kan worden verkocht of verdeeldheid 
aanmoedigen als ‘de wil van het volk’, wanneer burgers het politiek-
bestuurlijke toneel benaderen als een show, verschuift democratie richting 
decorum. De echte vraag is dan niet: “Gebeurt dit echt?”, maar: “Waarom 
vinden we dit niet direct volkomen onacceptabel?” En: “Hoe kan absurditeit 
eigenlijk de basis van een bestuursstijl zijn?”

Inhoudsopgave  →New Public Brutalism? 5



Laten we onszelf vooral niet geruststellen met het idee dat dit ‘natuurlijk’ 
alleen overzee kan plaatsvinden. De bestuursstijl die we hier aanduiden als 
New Public Brutalism is niet exclusief Amerikaans. Ze grijpt overal om zich 
heen, en dat gaat (nog) sneller dan we denken; wereldwijd, maar ook in ons 
eigen land. Ontsporing begint daarbij vaak als foute grap, als hyperbool, als 
ritueel, maar schuift later op richting staande praktijk.1 

1.2	 Duiden van en verhouden tot brutale macht

Met dit essay schijnen we licht op het fenomeen New Public Brutalism, vanaf 
nu aangeduid als NPB. Deze politieke stijl van besturen zullen we uitpluizen, 
om een antwoord te zoeken op de vraag: hoe is tegenspel te bieden aan NPB? 
NPB toont hoe macht niet alleen huist in beleid of instituties, maar in de 
taal, stijl en performance van bestuur. Het brutalistische daarvan is geen 
toevallige actuele ontsporing, maar een symptoom van iets diepers: een 
verlies van vertrouwen in democratie en rechtsstaat, in de kracht van publieke 
verbeelding.

Een kritische beschouwing van brutale macht is daarom geen luxe, maar 
noodzaak. Ze dwingt ons voorbij het beleidsmatige te kijken, te zoeken naar 
de affectieve logica eronder: angst, wantrouwen en spektakel. NPB is de 
emotionele architectuur van een politiek die zichzelf moe bestuurt. De tijd 
van besturen via rationaliteit en juridisering lijkt niet meer van deze tijd. 
Onze tijd laat zich voeden met de energie van verzet en ressentiment. In dat 
spanningsveld groeit een wil tot destructie van het polderen, gericht op 
verwerping van dialoog en gedeelde verantwoordelijkheid. In Nederland zien 
we deze dynamiek ook scherp terug: in de toeslagenaffaire, de crisisretoriek, 
het migratiedebat. Politiek verhardt, taal verkilt. Complexiteit wordt verdacht 
en nuance of het beschermen van minderheden wordt afgedaan als ‘zwakte’. 
Overal waar de publieke en democratische verbeelding verdampt, groeit de 
ruimte voor transgressie en autocratische neigingen.

Toch ligt in dit moment ook een mogelijkheid. De remedie voor brutale macht 
begint lokaal, in het herwaarderen van relationele politiek. Dat kan tevens 
plaatsvinden in nationale en internationale machtscentra. Een andere 
bestuursstijl vraagt niet om nóg meer beleid, controle of elkaar 
overschreeuwen, maar om een andere houding, zo willen wij hier betogen: 
aandachtig en diep verbonden. Bestuurders moeten durven verschijnen als 
feilbaar, zoekend en tegelijk radicaal democratisch zijn. Want pas wanneer 

1	 Zie o.a. Van Twist (2025), New Public Brutalism & de logica van het trollen,  
https://www.linkedin.com/feed/update/urn:li:activity:7386148761485606912/

Inhoudsopgave  →New Public Brutalism? 6



we de taal van het brutalisme leren doorzien, kunnen we opnieuw spreken 
over de staat als iets anders dan brutale macht: als een democratische en 
publieke belofte om samen te leven voorbij angst en spektakel.

1.3	 In dit essay

In deze bijdrage bespreken we NPB als brutale bestuursstijl en volgen we 
enkele sporen op zoek naar mogelijkheden om hierop te reageren. Omdat 
NPB een complex fenomeen is, vergt het situering en begripsbepaling. 
Hoofdstuk 2 schetst daarom een korte begripsbiografie van brutalisme. Dit 
begrip kent verschillende betekenissen door de tijd, wat inzicht biedt in de 
semantiek van brutaal bestuursdenken. Hoofdstuk 3 richt zich op een meer 
analytisch en conceptueel begrip van New Public Brutalism, dat werkt via 
een affectieve logica van verzet, ressentiment en een politiek van 
onmiddellijkheid. We staan uitgebreid stil bij hoe NPB opereert: het 
ondergraaft ‘polderen’, dialoog en gedeelde verantwoordelijkheid, en zoekt 
legitimiteit in de retoriek van directe daadkracht. Hierbij laten we ons leiden 
door de even simpele als listige vraag: wat is er eigenlijk ‘nieuw’, ‘publiek’ en 
‘brutalistisch’ aan NPB? Hoofdstuk 4 verbreedt en verdiept het historisch 
begrip van NPB. Het biedt een kader om te begrijpen hoe NPB contrasteert 
met – en zich afzet tegen – bestuursstijlen als New Public Management en 
New Public Governance. In hoofdstuk 5 bespreken we enkele gangbare 
valkuilen in (op zich verleidelijke) pogingen om weerstand te bieden aan 
brutale macht binnen de spektakeldemocratie. Klassieke strategieën – 
hameren op de feiten, inhoudelijke argumenten, de stille meerderheid en de 
rechtsstaat – verliezen helaas aan kracht in het tijdperk van NPB. Hoofdstuk 
6 verkent hoe tegenspel, desondanks, wel degelijk mogelijk blijft. Niet méér 
beleid of controle, maar een houding van verbondenheid en ethische 
gerichtheid op de lange termijn. Zo kan de staat opnieuw worden gezien als 
belofte om samen te leven voorbij angst en spektakel. Het slothoofdstuk biedt 
een reflectie over hoop en publieke verbeelding die verder kijkt dan het hier 
en nu, en democratie begrijpt als collectieve belofte, niet slechts als 
machtsinstrument van controle. 

Inhoudsopgave  →New Public Brutalism? 7



2.	 Brutalisme?  
Een korte begripsbiografie

Brutalisme en ‘Europese beschaving’
Er was een tijd waarin men verwachtte dat je je steeds verfijnder zou 
gedragen naarmate je hoger op de maatschappelijke ladder klom. Dat was 
tenminste het heersende idee van de ‘moderne Europese beschaving’: je 
ging je anders kleden, formeler spreken en bij een bezoek aan 
hoogmogenden maakte je een lichte buiging. Rationaliteit en redelijkheid 
vormen de stevige vernislaag van civilisatie, zo was het idee. Natuurlijk, 
onder deze laag had je driften, verlangen en geldingsdrang maar die moest 
je onderdrukken of toch tenminste zoveel mogelijk verbergen. 

Veel van dat onderscheid lijkt verleden tijd, nu het ‘New Public Brutalism’ 
steeds zichtbaarder wordt. Interessant is dat het nu lijkt alsof mensen zich 
steeds vaker juist doelbewust onbeschaafd willen tonen: vechtend over 
straat, grof gedrag. Schaamteloos is het – en tegelijk, in het verborgene, 
een vorm van vermaak die we ook wel prima vinden zolang het onszelf niet 
raakt. Stiekem kijken we ernaar met een mengeling van afschuw en 
vermaak. Want ook dat is waar: rillend genieten we er met zijn allen van 
– in ieder geval zolang het ons zelf niet treft.

Het Nederlandse woord bruut, verwant aan het Franse brut en het Latijnse 
brutus, betekent oorspronkelijk iets als ‘zwaar’, ‘log’ of ‘onbesuisd’. In de 
Romeinse oudheid diende brutus als aanduiding voor iemand die niet verfijnd 
was, een betekenis die doorwerkt in de pejoratieve connotaties die het woord 
later krijgt. De ‘bruut’ werd in de middeleeuwse moraliteit een figuur die zijn 
redelijkheid had verloren, iemand die zich te buiten ging aan dierlijke 
impulsen. Deze ogenschijnlijke oppositie tussen het brute en het beschaafde, 
tussen het ongeremde lichaam en de beheerste geest, loopt als een rode draad 
door de Europese cultuurgeschiedenis. De bruut is de ander die zich niet 
conformeert aan de norm van zelfbeheersing, esthetiek, fatsoen, zo laat het 
werk van de Duitse socioloog Norbert Elias (1939) ook zien. Zo zouden 
geciviliseerde mensen niet in het openbaar urineren, spugen of neuspeuteren, 
dat is een bron van schaamte. Een bruut trekt zich daar niets van aan en heeft 
dus geen ‘last’ van schaamte. 

Tegelijk is de bruut ook een figuur met een tragische diepte: hij verkent de 
grenzen van het menselijke, juist door zijn ontregeling ervan. Niet zelden is 
de bruut een spiegelbeeld van de beschaving zelf, een uitvergroting van wat 

Inhoudsopgave  →New Public Brutalism? 8



onder de oppervlakte van elke orde borrelt: geweld, chaos, lust, kracht. In 
meer psychoanalytische zin belichaamt de bruut een kracht die zich afzet 
tegen een orde waar het uit voortkomt. Dat deze betekenissen over de tijd 
blijven samenklonteren rond hetzelfde woord, maakt ‘bruut’ bij uitstek een 
meervoudig begrip – niet enkel een scheldwoord, maar ook een stijlfiguur, 
een oordeel, maar eveneens een vorm van verzet.

2.1	 Van beton naar betekenis: esthetiek van brutalisme

Het brutalisme als architecturale stroming dankt zijn naam aan het Franse 
béton brut, letterlijk: ruw beton. De term werd in de jaren vijftig gepopula
riseerd door de Britse architectuurcriticus Reyner Banham, die doelde op 
het werk van Le Corbusier en andere modernistische architecten die afzagen 
van decoratie en in plaats daarvan de constructie zelf zichtbaar lieten. De 
gebouwen die hieruit voortkwamen – massieve blokken beton, hoekig, kaal, 
functioneel – werden door sommigen bewonderd als eerlijke, niet-
pretentieuze, democratische architectuur, en door anderen verafschuwd als 
kil, onmenselijk en overweldigend. 

Wat opvalt is dat het brutalisme zich in deze context presenteert als een ethiek 
van vorm: het weigert te verbergen, te flatteren, te verdoezelen. Schoonheid 
wordt hier niet gezocht in harmonie, maar in directheid: take it or leave it. In 
een wereld van façades en illusie kiest het brutalisme voor onthulling – ook 
als die onthulling hard, ongenaakbaar of zelfs pijnlijk is. In die zin heeft het 
brutalisme altijd een zekere morele ondertoon gehad: het appelleert aan een 
vorm van waarheid die niet bemiddeld is door conventie. Wat ruw is, is echt. 
Alleen zonder filter kan je de waarheid kennen. 

Tegelijkertijd roept deze eerlijkheid ook ongemak op. De gebouwen van het 
brutalisme staan vaak in publieke ruimte, maar lijken zich er niet in te 
voegen; ze domineren, forceren hun aanwezigheid. Ze zijn niet uitnodigend, 
maar confronterend. En precies in die dubbelheid – tussen openheid en 
agressie, tussen integriteit en overmacht – wordt de esthetiek van het 
brutalisme een politieke kwestie. Dat raakt aan wat de Franse historicus en 
filosoof Michel Foucault (1983) bedoelt met parrhesia of het spreken van de 
waarheid tegen de macht, zelfs met groot risico.

2.2	 Brutalisme als bestuursstijl: van bouwen naar besturen

Wij kiezen ervoor het begrip brutalisme te verschuiven en te vertalen van het 
domein van architectuur naar dat van politiek en bestuur. In politieke analyse 

Inhoudsopgave  →New Public Brutalism? 9



is het begrip te gebruiken om een bestuursstijl aan te duiden die ongepolijst 
is – een stijl die in verband te brengen valt met leiders van het type Donald 
Trump, maar die ook in bredere zin duidt op een politieke praktijk waarin 
relatieve transparantie plaatsmaakt voor dreiging, en procedurele 
zorgvuldigheid wordt ingeruild voor brute daadkracht. Deze vorm van 
‘bestuurlijk brutalisme’ keert zich tegen de ‘ethiek en esthetiek’ van de 
democratische rechtsstaat: de trage deliberatie, de checks-and-balances, het 
zoeken naar consensus en compromissen, de taal van nuance en afweging. 

In plaats daarvan presenteert deze stijl zich als een vorm van ‘directheid’, 
van zeggen waar het op staat – (juist) ook als een ander daaronder lijdt. 
“Zeggen wat je denkt, en doen wat je zegt”, in de woorden van Pim Fortuyn. 
Het wil niks te maken hebben met een verbindende en genuanceerde 
woordkeuze. Het is een politiek van ongefilterde impulsen, van publiek 
spektakel en van afrekening met ‘vijanden’, waarin machtsuitoefening niet 
zozeer gelegitimeerd wordt door wetten of normen, maar door affect en 
identificatie. Het kwetsen van anderen is eerder regel dan uitzondering. Ook 
hier is de bruut niet zomaar een figuur van chaos, maar een stijlkeuze die 
inspeelt op politiek verlangen: naar duidelijkheid, naar kracht, naar vroeger, 
naar orde. En net als in de architectuur gaat het gepaard met claims van 
echtheid: geen franje, geen maskerade – dit is wat het is. Het geeft uitdrukking 
aan het idee dat politiek gaat over rauwe macht en dominantie, niet over 
redelijkheid en gedeelde waarden. 

We volgen hier de Kameroense politiek filosoof Achille Mbembe, met name 
zijn werk Brutalisme (2020). Daarin legt hij uit dat brutalisme meer is dan 
een architecturale stijl, en meer tot een actuele politieke conditie is 
verworden. Voor hem gaat brutalisme over de ‘verstening van de wereld’, een 
manier van leven waarin extractie, geweld en verharding de basis vormen. 
Mensen, lichamen en ecologie worden allemaal gereduceerd tot ‘grondstof’. 
Alles moet renderen. Alles moet zichtbaar en meetbaar zijn. Voor Mbembe 
is brutalisme daarom een expressie van modernisme en ademt het de logica 
van kapitalisme. Het belichaamt een bepaalde ‘gevoelloosheid’, een esthetiek 
én ethiek van onverschilligheid. De wereld is er voor brutale macht om te 
worden beheerd en bezet, niet om eerlijk te delen. Denk aan muren, grenzen, 
algoritmes en data als instrumenten van scheiding en categorisering. In die 
zin is brutalisme een politiek project van ongekende directheid. Onze inzet 
legt de nadruk op NPB als bestuurlijke stijl die zich ontpopt in het kielzog 
van dit politieke machtsbegrip. 

Tegelijk is het juist de ogenschijnlijke directheid die misleidend kan zijn hier. 
Waar het architectonisch brutalisme zijn ruwheid laat zien als vorm van 
materialistische integriteit, toont het bestuurlijk brutalisme zich eerder als 

Inhoudsopgave  →New Public Brutalism? 10



een camouflage voor willekeur (vgl. Da Empoli, 2025). Zo heeft Trump 
honderden miljoenen, die bedoeld ware voor universiteiten, bevroren omdat 
ze te ‘woke’ zouden zijn en heeft hij onderzoek verhinderd en zelfs verboden 
naar onderwerpen die hem niet welgevallig zijn, denk aan klimaatverandering. 
Die hardheid is niet functioneel, maar symbolisch: het is een uitdrukking 
van kracht, geen garantie voor rechtvaardigheid. Wat zich presenteert als 
‘ongepolijst’ is niet noodzakelijk transparant; wat zich afzet tegen ‘de elite’ 
is niet per definitie dienstbaar aan het algemeen belang. Zo gezien is het 
brutalisme in de politiek niet de ontmaskering van macht, maar haar 
theatrale verheerlijking. Een verschijnsel dat we publiekelijk verafschuwen 
maar waaraan we ons stiekem ook huiverend verlustigen – als politieke 
infotainment – althans, zolang we zelf buiten schot blijven.

Inhoudsopgave  →New Public Brutalism? 11



3.	 Naar een conceptueel begrip 
van New Public Brutalism

Van Oorlog naar Defensie – en weer terug naar Oorlog?
De naam van een ministerie is nooit slechts semantiek. Zij functioneert als 
politiek statement, als moreel kader en performatieve handeling tegelijk. 
Veelzeggend is daarbij de door president Trump getekende Executive Order, 
getiteld “Restoring the United States Department of War”.

Tot 1947 kende de Verenigde Staten daadwerkelijk een Department of War. 
Opgericht in 1789 was het expliciet belast met de organisatie en uitvoering 
van oorlogvoering. In zekere zin is te zeggen: de naam van het ministerie 
was in ieder geval helder, onomwonden en eerlijk. Na de Tweede 
Wereldoorlog verdween de expliciete benoeming hiervan, toen via de 
National Security Act het Department of War en het Department of the 
Navy werden samengevoegd tot het Department of Defense. 

Deze naamswijziging was geen administratief detail, maar een 
ideologische keuze. In de schaduw van de verwoestingen van de Tweede 
Wereldoorlog en aan de vooravond van de Koude Oorlog werd er de voorkeur 
aan gegeven militaire macht te framen als ‘defensief’, ‘afschrikkend’ en 
‘stabiliserend’. Oorlog werd niet langer gepresenteerd als doelbewuste 
daad, maar als ongewenst bijproduct van noodzakelijke verdediging.

In die zin suggereert de term “defensie” morele superioriteit. Men verdedigt 
zich immers tegen agressie; het draait niet om het voeren van een oorlog, 
maar daarop passend te reageren als de ander hiertoe overgaat. Tegelijk is 
te zeggen dat juist deze semantische verschuiving het mogelijk maakte een 
ongekende militaire expansie te legitimeren zonder expliciet agressief te 
lijken. Wereldwijde basissen, preventieve doctrines en langdurige militaire 
interventies konden worden verpakt als bescherming van vrijheid, 
democratie en internationale orde. Ondertussen werd het publieke debat 
over oorlog ontdaan van zijn scherpte: geweld werd niet ontkend, maar 
moreel geneutraliseerd.

De grootschalige militaire betrokkenheid van de VS in de voorbije periode 
overal in de wereld, van Korea tot Vietnam, van Irak tot Afghanistan, laat 
zich bij nadere beschouwing maar moeilijk als strikt defensief duiden. 

Inhoudsopgave  →New Public Brutalism? 12



Tegen deze achtergrond krijgt Trumps brutalistische executive order zijn 
volle betekenis. Door het ministerie opnieuw expliciet te verbinden met het 
begrip ‘oorlog’ wordt die spanning niet langer verhuld, maar ‘gewoon’ 
expliciet benoemd. De herintroductie van de term Department of War 
fungeert als semantische ontmaskering: een erkenning dat militaire macht 
niet uitsluitend verdedigt, maar ook eigen nationale belangen helpt 
realiseren en afdwingen. 

Volgens de verklaring van het Witte Huis drukt de naam ‘Department of 
War’ beter de kracht, gereedheid en bereidheid tot geweldsuitoefening uit 
dan de term ‘defensie’, die traditioneel een reactieve en moreel onschuldige 
rol suggereert. De provocatie zit niet alleen in het woord zelf, maar in de 
weigering om oorlog nog langer te verpakken als louter noodgedwongen 
bescherming.

Critici hebben deze stap geduid als normatief regressief en strijdig met 
decennia aan vredesretoriek en internationale rechtsontwikkeling. 
Voorstanders daarentegen zien er juist een vorm van brutale eerlijkheid in: 
de eufemistische taal van ‘defensie’ zou het publieke debat hebben verdoofd 
en democratische controle hebben uitgehold. Wie oorlog voert onder de vlag 
van verdediging, zo luidt het argument, ontsnapt gemakkelijker aan 
politieke en morele verantwoording.

Bij dit alles is ook nog op te merken dat de impact van Trumps executive 
order formeel-juridisch begrensd is. Alleen het Congres kan een federale 
departementale naam wijzigen. Officieel blijft Department of Defense dus 
de naam van het ministerie. Tegelijkertijd is de impact van de onofficiële 
hernoeming in de praktijk al zichtbaar: websites zijn omgeleid, sociale 
media-accounts aangepast, naambordjes vervangen en officiële 
documenten voorzien van de nieuwe titel. In het Pentagon is het opschrift 
‘Secretary of War’ inmiddels geen curiositeit meer, maar een alledaags 
onderdeel van de institutionele enscenering van macht.

De vraag of het ministerie ooit ook de jure definitief zal worden hernoemd, 
is uiteindelijk minder belangrijk dan wat deze stap blootlegt. Naamgeving 
is macht. Woorden structureren hoe burgers, politici en militairen denken 
over geweld, verantwoordelijkheid en legitimiteit. In dat opzicht was de 
naamswijziging van 1947 geen pacifistische breuk, maar een strategische 
herdefiniëring van oorlog in moreel acceptabele termen. De herintroductie 
van het woord ‘oorlog’ door de regering-Trump vormt het brutalistisch 
spiegelbeeld daarvan: ongemakkelijk, ontregelend maar ook onthullend 
eerlijk.

Inhoudsopgave  →New Public Brutalism? 13



In het vorige hoofdstuk bespraken we hoe de verschuivende betekenis van 
het woord bruut – van morele verwijzing tot esthetische stroming, van 
architectonisch statement tot politieke pose – toont hoe kracht en geweld 
voortdurend opnieuw worden verpakt, gelegitimeerd of bestreden. In die zin 
is de bruut niet alleen een figuur van dreiging, maar ook een spiegel: van 
onze omgang met macht en uitsluiting, met waarheid, met het verlangen 
naar orde en eenvoud. En zoals bij elke spiegeling, ligt de vraag voor wat wij 
erin willen zien. In dit hoofdstuk kijken we daarom naar de meer conceptuele 
betekenis van NPB als politiek-bestuurlijke stijl. Dat doen we door de termen 
‘New’, ‘Public’ en ‘Brutalisme’ één voor één nader te beschouwen, in 
omgekeerde volgorde. 

3.1	 New Public Brutalism: Wat is er brutaal aan?

Taal vormt niet alleen een middel tot communicatie, het schept onze 
werkelijkheid. De manier waarop een bestuurder of leider zich uitdrukt, 
onthult hoe diegene zichzelf ziet in relatie tot het publieke domein – en zegt 
daarmee ook iets over zijn of haar verhouding tot macht, instituties en 
burgers. Vanuit dit perspectief is de opkomst van een specifieke stijl van 
spreken, zoals die zichtbaar wordt in het presidentschap van Donald Trump 
– en die hier wordt aangeduid als New Public Brutalism – zowel tekenend 
voor bredere sociaal-politieke verschuivingen als zorgwekkend in haar 
maatschappelijke impact en betekenis. Niet omdat één persoon de 
geschiedenis op eigen kracht zou kunnen veranderen, maar omdat deze stijl 
een symptoom is van hoe waarden van goed bestuur via heel andere 
dominante woorden de stilte worden ingeduwd. Denk aan: bedachtzaamheid, 
matiging en afgewogen deliberatie.

Sinds Trump in 2015 zijn politieke opmars begon, is zijn taalgebruik 
wereldwijd onderwerp van intensief wetenschappelijk onderzoek. Recente 
studies wijzen op zijn bijzondere combinatie van simpele zinsconstructies, 
polariserende retoriek en strategisch mediagebruik, waarmee hij bestaande 
normen voor politieke communicatie herinterpreteert (denk aan: ‘Build that 
wall’, ‘Sleepy Joe’). 

De retoriek die Trump consequent inzet, bestaat uit specifieke stijlmiddelen 
– technieken die inmiddels ook beschikbaar zijn via AI-taalmodellen en door 
politici (kunnen) worden ingezet om tegenstanders te domineren. Zo kunnen 
gebruikers hun eigen tekst invoeren, waarna het model deze ‘vertaalt’ naar 
een Trumpiaanse stijl. Wat simpel lijkt, blijkt grote invloed te hebben op de 
politieke voorstelling die wij voor ogen krijgen.

Inhoudsopgave  →New Public Brutalism? 14



Het politieke taalgebruik van Donald Trump is exemplarisch voor wat is aan 
te duiden als New Public Brutalism: een communicatiestijl die bewust breekt 
met traditionele retorische conventies binnen de instituties van democratie 
en rechtsstaat – en daarop terugslaat. We lopen de belangrijkste kenmerken 
daarvan langs, om daarna op de (institutionele) impact nader in te gaan. 
Deze stijlkenmerken zijn: (1) hyperbolen en superlatieven; (2) wij-zij-retoriek; 
(3) ad hominem-retoriek; (4) dwingende taal; (5) oorlogsmetaforen; en (6) 
affectieve mobilisatie.

1.	 Hyperbolen en superlatieven: het spektakel van grandeur

Een eerste kenmerk van Trumps taalgebruik is het overvloedige gebruik van 
superlatieven (“the best”, “the greatest”, “tremendous”) en hyperbolen (“nobody 
has done more”, “historic”, “unprecedented”). De inzet van deze retorische 
middelen is niet incidenteel, maar structureel onderdeel van zijn publieke 
discours. Ze dienen om een beeld van buitengewone autoriteit en daadkracht 
te creëren, een vorm van ideologische zelfverheffing (Abbas, 2019). 

Trump vervangt argumentatieve onderbouwing via een taal van de 
overtreffende trap door zelflegitimatie: zijn “believe me” fungeert als 
afsluiting van een bewering, zonder verwijzing naar feiten of expertise. De 
frase “Many people are saying…” wordt ingezet als legitimatie, zonder 
specificatie wie precies. De overtreffende trap fungeert niet slechts als 
stijlfiguur, maar als retorische motor voor zijn zelfbeeld. Zoals Chebotar 
(2021) betoogt, bewerkstelligt de herhaling van superlatieven een resonantie, 
waardoor inhoud secundair wordt aan de beleving van kracht en overmacht. 
Mercieca (2020) ziet hierin een klassiek demagogisch procedé, waarbij de 
leider wordt gepresenteerd als een mythische buitenstaander-held, verheven 
boven kritiek of twijfel. De overdrijving is hier dus geen ‘slip of the tongue’, 
maar een bewuste strategie die elke uitspraak moet laten uitstijgen boven 
de vorige – in toon, in urgentie en in effect.

2.	 Wij-zij-retoriek: de reductie van complexiteit tot vijandschap

Onlosmakelijk verbonden met de hyperbolische zelfverheffing is Trumps 
consequente gebruik van een polariserende vriend-vijand of wij-zij-retoriek. 
In plaats van politiek als pluralistisch debat te benaderen, construeert hij 
een binair wereldbeeld: ‘het volk’ tegenover ‘de elite’, ‘patriotten’ versus 
‘verraders’, ‘echte Amerikanen’ tegenover ‘globalisten’ of ‘immigranten’. Deze 
morele opposities dienen niet enkel om zijn eigen positie te verduidelijken, 
maar vooral om de legitimiteit van politieke tegenstanders fundamenteel te 
ondermijnen.

Inhoudsopgave  →New Public Brutalism? 15



Onderzoek van Kadim (2022) en Luo et al. (2022) toont aan dat deze retoriek 
systematisch terugkeert in speeches, tweets en interviews, waarin beleid 
wordt herleid tot duidelijke vijandbeelden. Ntontis et al. (2023) analyseren 
bijvoorbeeld Trumps taalgebruik tijdens de ‘Save America’-bijeenkomst 
voorafgaand aan de Capitoolbestorming. Daarin positioneert hij ‘het volk’ 
als bedreigde entiteit die enkel via directe actie zijn morele gelijk kan 
herstellen. Dit is een mondiale autocratisch-populistische strategie, die ook 
wordt ingezet door Putin, Modi en Wilders (Levitsky & Ziblatt, 2018). Dit 
zogeheten democratic backsliding beschouwt politiek niet meer als omgeving 
waarin pogingen worden gedaan om meningsverschillen te overbruggen, 
maar als arena voor de strijd tussen goed en kwaad en waar elk compromis 
meteen als verraad geldt. De democratische plicht tot erkenning van het 
legitieme verschil en andersdenkenden wordt daarmee fundamenteel 
uitgehold.

Het wij-zij schema werd ook op een curieuze wijze ingezet toen tijdens de 
‘Government Lockdown’ in de VS, luchtverkeersleiders klaagden over het 
maandenlang uitblijven van hun salarisuitbetaling en soms thuisbleven. 
Trump reageerde geërgerd en postte erover: “All Air Traffic Controllers must 
get back to work, NOW!!!” Luchtverkeersleiders die hier geen gevolg aan geven, 
zouden volgens Trump “quickly be replaced by true Patriots”. 

3.	 Ad hominem-retoriek: karaktermoord als politiek instrument

Een derde kenmerk is Trumps voorkeur voor persoonlijke aanvallen – ofwel 
ad hominem-retoriek – die het politieke debat verschuift van inhoudelijke 
meningsverschillen naar persoonlijke vernedering. In plaats van beleids
voorstellen te bekritiseren, reduceert hij tegenstanders tot karikaturen: 
“Crooked Hillary”, “Crazy Nancy”, “nasty woman”, “low energy guy”. 

Corpusanalyses tonen aan dat deze denigrerende stijl systematisch voorkomt 
in Trumps communicatie (Zhou et al., 2024; Knoblock, 2019). Het gebruik 
ervan is niet alleen een retorisch wapen, maar ook een politiek instrument: 
door de tegenstander zijn waardigheid te ontnemen, wordt diens morele en 
professionele legitimiteit ondergraven. Mercieca (2020) wijst erop dat dit 
leidt tot een situatie waarin de ‘politieke ander’ niet langer erkend wordt als 
gelijkwaardige speler binnen een gedeeld democratisch kader, maar als 
existentiële vijand. De ruimte voor complexe argumentatie wordt ingeruild 
voor affectieve politiek op basis van ressentiment, en de publieke ruimte 
wordt gereduceerd tot een gemediatiseerd podium voor retorische 
dominantie.

Inhoudsopgave  →New Public Brutalism? 16



4.	 Dwingende taal: agressieve modaliteit

Nauw verweven met de vernederingsretoriek is het vierde kenmerk: het 
gebruik van dwingende modale werkwoorden (denk aan: ’must’, ’will’ en 
’should’) via formuleringen zoals “They must be stopped”, “We have no choice” 
en “It will be historic”. Dergelijke formuleringen creëren een gevoel van 
urgentie en noodzakelijkheid, waarbij alternatieve perspectieven impliciet 
worden uitgesloten. In corpusstudies is met behulp van machine learning 
modellen de taal van Trump gekwantificeerd (Zhou et al. 2024). Op basis van 
een analyse van duizenden politieke speeches kwam onder meer als patroon 
naar voren dat hij intensief gebruikmaakt van dwingende modaliteit om zijn 
voornemens en beslissingen als verder niet-onderhandelbaar voor te stellen. 
Een stellige, bijna bevelende toon moet daarbij onvermijdelijkheid en 
daadkracht uitstralen (zie ook Zhu, 2024).

Linguïsten Vrana en Schneider (2017) spreken in dit verband van autoritaire 
modaliteit: een stijl waarin deliberatie niet alleen wordt overgeslagen, maar 
gelijkgesteld wordt aan zwakte. In Trumps retoriek is twijfel inertie, en 
overleg tijdverlies. Bevelstaal en de retoriek van urgentie nemen deliberatieve 
ruimte weg en vervangen deze door binair leiderschap: wie niet volgt, is tegen. 
Dit maakt van politieke communicatie geen uitnodiging tot gesprek, maar 
een opdracht tot gehoorzaamheid.

5.	 Oorlogsmetaforiek en apocalyptische dreiging

Het vijfde kenmerk van het New Public Brutalism is het strategisch gebruik 
van oorlogsmetaforen en apocalyptische taal. Trump stelt maatschappelijke 
uitdagingen niet voor als bestuurlijke vraagstukken, maar als existentiële 
crisissen die onmiddellijke strijd vergen. Tijdens de COVID-19-pandemie 
noemde hij zichzelf een “wartime president” en sprak hij over “a different kind 
of war” (Bates, 2020). Migratie, verkiezingsfraude en de media worden 
consequent voorgesteld als vijandige machten waartegen Amerika zich moet 
verdedigen.

Deze stijl heeft vergaande implicaties. Permanente crisistaal leidt tot 
destabilisering van ons beoordelingsvermogen en het afvlakken van politieke 
nuance. Als alles oorlog is, bestaat er geen normale politiek meer. Door 
middel van Faircloughs (2010) methode van discoursanalyse valt te herleiden 
dat de combinatie van nominalisaties (“American carnage”), passief
constructies (“jobs were stolen”) en modale dwingendheid (“we must fight”) 
een beeld kan oproepen van urgente noodzaak zonder duidelijke dader, wat 
de weg opent voor complottheorieën en morele mobilisatie.

Inhoudsopgave  →New Public Brutalism? 17



Een recente computergebaseerde corpusanalyse van Donald Trump’s politieke 
toespraken tussen 2015 en 2024 laat zien dat het gebruik van woorden met 
gewelddadige connotaties (zoals termen gerelateerd aan misdaad en oorlog) 
over tijd is toegenomen en nu hoger ligt dan bij andere prominente 
democratische politici die in dezelfde periode zijn bestudeerd. Deze trends 
duiden op een intensivering van geweld gerelateerde taal in zijn retoriek, wat 
samenvalt met een afname van sociaaltechnische thema’s zoals economie 
en openbare dienstverlening in zijn toespraken (Savin & Treisman, 2024). 
Neurocognitieve studies bevestigen de impact van dit discours: gewelddadige 
beeldspraak activeert de amygdala (het hersengebied dat emoties verwerkt) 
en bevordert affectieve besluitvorming. Zo worden burgers omgevormd tot 
emotioneel geladen strijders, binnen een narratief van goed versus kwaad. 

6.	 Affectieve mobilisatie: emotie boven ratio

Het zesde en wellicht meest kenmerkende aspect van Trumps stijl is de 
systematische affectieve mobilisatie. Waar traditionele retoriek zich beroept 
op logos (redelijkheid) en ethos (geloofwaardigheid), kiest Trump vrijwel 
uitsluitend voor pathos: het bespelen van angst, woede, frustratie en trots. 
Volgens Ntontis et al. (2023) presenteert Trump zijn achterban als moreel 
superieur maar bedreigd – een “beschaafd volk onder vuur”. Dit activeert 
woede en een gevoel van morele urgentie. De inzet van de nationale garde 
om ‘de criminaliteit aan te pakken’ in steden als New York en Chicago is ook 
tekenend. Hoewel de data juist wijzen op een daling van criminaliteits
incidenten, richt affectieve mobilisatie zich niet op data, maar emoties. In 
dit geval de emotionele, en soms racistische, associatie dat grote steden bol 
staan van criminaliteit. 

Zhu (2024) wijst op het gebruik van nationalistische slogans zoals “Make 
America Great Again” als middel om trots en eigendunk te kanaliseren. Door 
het verleden te verheerlijken en de toekomst als strijd voor te stellen, wordt 
een collectieve identiteit geconstrueerd. Welk verleden precies, blijft vaak 
onduidelijk. Murray (2024) toont hoe semantische opposities – tussen “onze 
arbeiders” en “buitenlandse indringers”, of “traditionele waarden” en de 
“radicale woke-agenda” – een in-group/out-group-dynamiek genereren, die 
sociale cohesie onder de aanhang versterkt. Hetzelfde kan worden gezegd 
over de Nederlandse context, met frasen als ‘Minder, Minder’ of ‘Nederland 
weer van ons’.

Angst en woede worden daarbij politiek functioneel: angst legitimeert de 
dreiging, woede het verzet. Trots, als sluitstuk, is het cement dat de in-group 
bindt. Het resultaat is een geëmotioneerde achterban, voor wie politieke 
oordeelsvorming niet meer gebaseerd is op feitelijke observaties en redelijke 

Inhoudsopgave  →New Public Brutalism? 18



overweging, maar op morele verontwaardiging en groepsloyaliteit. Die 
loyaliteit wordt gevoed door een fantasie van ‘pure’ eenheid en orde, waarbij 
racisme en nationalisme eerder regel dan uitzondering zijn.

Aan de hand van deze zes kenmerken – hyperbool, polarisatie, persoonlijke 
aanval, dwingende modaliteit, crisisretoriek, affectieve mobilisatie – wordt 
duidelijk dat het New Public Brutalism meer is dan stijl. Het representeert 
een alternatieve visie op leiderschap en publieke communicatie, waarin debat 
plaatsmaakt voor spektakel, redelijkheid voor retorische dominantie, en 
mededogen voor mobilisatie.

Natuurlijk is deze retoriek niet uniek voor Trump. Naar ons idee is het goed 
om deze juist te zien als symptoom van een bredere culturele verschuiving 
in het (mondiale) politieke landschap. Precies daarom roept het een dringende 
vraag op waar we later nog op terug komen: hoe is daarop nu passend te 
reageren, zonder ook zelf helemaal te vervallen in de logica van demagogie? 
Een democratisch ethos vereist immers meer dan overwinning; het vereist 
terughoudendheid, redelijkheid, respect voor de ander, en vooral: het 
vermogen om taal niet als wapen, maar als brug in te zetten. 

3.2	 New Public Brutalism: Wat is er publiek aan?

De brutalistische stijl van Donald Trump is niet slechts een retorisch 
fenomeen in de politieke arena. Haar uitwerking reikt dieper: ze transformeert 
het publieke domein zelf (vgl. Beaver & Stanley, 2023). Door taal doelbewust 
te gebruiken als middel tot delegitimering, simplificatie en mobilisatie, 
ondermijnt deze stijl het fundament waarop democratische instituties 
rusten: vertrouwen, redelijkheid en een rechtsstatelijke basis.

De zes eerder besproken retorische kenmerken produceren samen een 
discursieve atmosfeer waarin wantrouwen groeit, complotdenken floreert 
en de publieke zaak verdacht wordt gemaakt. Dat wat ons bindt, wordt 
beschouwd als zwak. De taal van de politieke ‘vriend’ of ‘vijand’ – in de stijl 
van conservatieve filosoof Carl Schmitt – wordt gericht op alles dat 
tegenwerkt: journalisten, gemarginaliseerde groepen, rechters. Taal wordt 
zo niet alleen een instrument van leiderschap, maar een wapen tegen 
instituties die dat leiderschap geacht worden te begrenzen. We benoemen 
hier in dat kader zes retorische gevolgen en dynamieken: (1) de gezagscrisis; 
(2) de medialogica van het wantrouwen; (3) de publieke zaak als complot; (4) 
complotdenken als bindmiddel; (5) het conditioneren van gehoorzaamheid; 
en (6) democratische erosie.

Inhoudsopgave  →New Public Brutalism? 19



1.	 De gezagscrisis als retorisch en institutioneel gevolg

Trump presenteert het Amerikaanse overheidsapparaat structureel als 
disfunctioneel, corrupt en onherstelbaar gebroken. Formuleringen als 
“government is broken”, “the system is rigged” en “they stole the election” 
fungeren daarbij als mantra’s die herhaaldelijk het vertrouwen in 
democratische processen ondermijnen. Deze retoriek vormt de kern van wat 
politicologen een gezagscrisis noemen: een toestand waarin burgers niet 
langer geloven dat instituties in staat zijn om het algemeen belang te dienen.

Deze crisis wordt retorisch geconstrueerd, maar sociaal geëffectueerd. 
Wanneer verkiezingen niet meer als legitiem worden erkend, wanneer 
rechtbanken worden weggezet als partijdig (“so-called judges”), en wanneer 
ambtenaren als verraders worden geframed (“deep state operatives”), dan 
verliest het publieke domein zijn gezag als neutraal bemiddelingskader (zie 
ook Levitsky & Ziblatt, 2018). In plaats daarvan ontstaat een binaire logica: 
of je staat aan de kant van de waarheid (Trump), of je maakt deel uit van het 
bedrog.

In Nederland zien we overigens inmiddels iets vergelijkbaars. Leiders van 
politieke partijen bekritiseren en politiseren openlijk de legitimiteit van 
democratische instituties (zoals de verkiezingsuitslag) en onafhankelijke 
adviesorganen (zoals de Algemene Rekenkamer of de Raad van State). 

2.	 De medialogica van het wantrouwen: ‘Fake news’ als performatief 
frame

Het meest emblematische voorbeeld van Trumps aanval op het publieke 
domein is zijn structurele delegitimering van de journalistiek, via de 
voortdurende beschuldiging van “fake news”. Deze term fungeert niet slechts 
als kritiek op mediabias, maar als retorisch frame dat elke vorm van 
tegenspraak diskwalificeert (Prange, 2025).

Door gerenommeerde nieuwsorganisaties systematisch af te schilderen als 
“the enemy of the people”, creëert Trump een alternatieve waarheidsorde 
waarin hijzelf de enige legitieme bron van informatie is. Dit sluit aan bij het 
idee van een post-truth society, waarin feiten worden vervangen door 
overtuiging, en waar alternatieve feiten (‘alternative facts’) als politieke 
munteenheid circuleren.

De retoriek van ‘fake news’ vervult een dubbele functie: zij ondermijnt het 
vertrouwen in traditionele media, en versterkt de loyaliteit van de achterban, 
die zich bevestigd ziet in het idee dat zij via Trump toegang heeft tot “de echte 

Inhoudsopgave  →New Public Brutalism? 20



waarheid”. Deze dynamiek is herkenbaar in de structurele erosie van 
vertrouwen in journalistiek en wetenschap onder zijn aanhangers – een 
ontwikkeling die als cruciaal wordt gezien in de opkomst van complotdenken.

Hier schuilt tegelijk een paradoxale en ironische relatie met ‘the mainstream 
media’. Trump is immers afhankelijk van dezelfde media om zijn dramaturgie 
als ‘brutale leider’ dagelijks zichtbaar te maken in huiskamers en op 
telefoonschermpjes. Journalisten en politieke commentaren smullen ook 
van het spektakel, een soort infotainment, dat tevens leidt tot ‘more eyeballs’ 
en dus mogelijk meer advertentie-inkomsten. 

3.	 Het institutionele vijandbeeld: de publieke zaak als complot

Waar Trump aanvankelijk nog sprak over “drain the swamp”, heeft zijn 
discours zich in toenemende mate ontwikkeld tot een compleet wantrouwen 
jegens de gehele bestuurlijke orde. Overheidsinstellingen worden niet meer 
gezien als imperfecte maar waardevolle instrumenten van de publieke zaak, 
maar als actieve spelers in een kwaadaardig complot tegen het volk 
(Skowronek et al., 2021).

Deze vijandsbeeld narratieven zijn structureel ingebed in zijn taalgebruik: 
de “deep state” werkt in het geheim tegen de wil van het volk; bureaucratieën 
zijn niet neutraal, maar corrupt (“fraud, waste and abuse”); inspecteurs-
generaal, rechters, federale ambtenaren zijn allemaal potentieel verdacht 
(Scott, 2018; Horwitz, 2021). Zelfs wanneer instellingen functioneren binnen 
hun wettelijke mandaat, worden zij geframed als ‘verraders’. 
Herstructureringen bij USAID, de coup bij het Bureau of Fiscal Service en het 
ontslag van de directeur van het Bureau of Labor and Statistics (BLS) na 
tegenvallende banencijfers worden gepresenteerd als noodzakelijke 
zuiveringen, waarbij slechts de leider weet wie “écht” loyaal is.

Het gevolg hiervan is een discursieve desintegratie van het publieke domein: 
instituties verliezen hun gezag omdat zij systematisch verdacht worden 
gemaakt. Waar eerder vertrouwen in de staat leidde tot publieke 
betrokkenheid, leidt twijfel nu tot cynisme, en cynisme tot terugtrekking of 
radicalisering.

4.	 Complotdenken als bindmiddel van de achterban

De wij-zij-retoriek, aangevuld met apocalyptische dreigingstaal, werkt als 
een katalysator voor complotdenken. De aanhangers van Trump worden niet 
aangesproken als kiezers of burgers, maar als strijders in een morele (en 
soms religieus-spirituele) oorlog. Elke tegenslag – of het nu gaat om 

Inhoudsopgave  →New Public Brutalism? 21



verkiezingsnederlagen, rechtszaken of negatieve berichtgeving – wordt 
geherinterpreteerd als bevestiging van het complot waartegen men zich 
teweer moet stellen.

De bewering dat de verkiezingen van 2020 “gestolen” zijn, is daarvan het 
duidelijkste voorbeeld. Deze mythe creëert een gedeeld gevoel van 
slachtofferschap én morele superioriteit: men heeft niet verloren, men is 
bedrogen. Deze retoriek van de ‘verraden meerderheid’ versterkt de 
groepscohesie (in-group), sluit alternatieve perspectieven uit en legitimeert 
potentieel gewelddadige mobilisatie, zoals op 6 januari 2021 zichtbaar werd.

Complotdenken fungeert hier als sociale lijm (Muirhead & Rosenblum, 2024): 
het geeft zin, richting en een gemeenschappelijke vijand (out-group). En omdat 
het complot zich voortdurend aanpast aan nieuwe feiten, is het resistent 
tegen falsificatie – de ontkenning van het complot wordt er juist door 
verklaard.

5.	 De conditionering van gehoorzaamheid: van verwarring naar 
‘anticipated obedience’

In het brutalistische taalspel van Trump zijn verwarring, dreiging en 
simplificatie geen fouten, maar doelgerichte mechanismen. Door het publieke 
domein te framen als onveilig, chaotisch en verraderlijk, ontstaat een 
toestand van structurele onzekerheid, waarin het verlangen naar duidelijkheid 
en orde groeit. In die context verschijnt de leider als de enige vaste referentie. 
Niet de ‘rule of law,’ maar ‘de leider’ kan die orde garanderen. Immers, de rule 
of law is gecorrumpeerd door ‘linkse rechters’ die de wil van het volk juist 
beknotten.

Deze dynamiek werkt toe naar wat in de literatuur ‘anticipated obedience’ 
wordt genoemd (Stanley, 2018): burgers richten hun gedrag niet meer op de 
wet of instituties, maar op de vermeende wil van de leider. De constante 
projectie van kracht – via een machostijl, symbolische zuiveringen en 
vijandbeelden – maakt dat gehoorzaamheid wordt verinnerlijkt. Trumps 
framing van Biden als zwak en seniel versterkt zijn eigen beeld als 
onverzettelijke man van actie, die tegen de stroom in durft te gaan. Het 
ambtenarenapparaat wordt in dat kader niet meer gezien als uitvoerder van 
het publieke belang, maar als obstakel voor de ware volkswil.

Initiatieven zoals het aanstellen van Elon Musk als ‘special advisor’ en pastoor 
Paula White-Cain als ‘spiritual advisor’, of het uitventen van slogans als 
“wielding the chainsaw” en “shock and awe” illustreren deze bestuursstijl: 
gericht op disruptie, morele zuivering, versnelling – en controle. De traditionele 

Inhoudsopgave  →New Public Brutalism? 22



Public Service Motivation, gebaseerd op dienstbaarheid en professionaliteit, 
maakt zo plaats voor politieke loyaliteit en ideologische zuiverheid.

Wanneer taal zoals die van het New Public Brutalism systematisch 
wantrouwen genereert, feiten in twijfel trekt en de legitimiteit van checks-
and-balances ondermijnt, verandert de publieke zaak van een gedeeld goed 
in een verdacht domein. In plaats van een plek voor redelijkheid, ontstaat 
een strijdtoneel waarop gehoorzaamheid, verontwaardiging en vijanddenken 
de boventoon voeren.

6.	 Democratische erosie & rechtsstaat onder druk

In de afgelopen jaren heeft het wereldwijde politieke landschap een duidelijke 
verschuiving doorgemaakt, waarbij een harde, compromisloze benadering 
van politiek – hier aangeduid als brutalisme – steeds meer als normaal wordt 
geaccepteerd. Hoewel deze ontwikkeling het meest uitgesproken zichtbaar 
is in de Verenigde Staten onder het presidentschap van Donald Trump, is zij 
geenszins beperkt tot dat land. 

Ook in Europa staan we voor een groeiende uitdaging: de opkomst en 
institutionalisering van politieke stromingen die gebruikmaken van 
vergelijkbare retoriek, tactieken en strategieën. Deze evolutie roept 
fundamentele vragen op over de veerkracht van Europese instituties, de 
grenzen van democratische tolerantie en de wijze waarop politieke culturen 
omgaan met autoritaire verleiding. 

Hoewel het Europese politieke systeem met zijn meerpartijenstructuur en 
coalitietradities theoretisch een buffer kan vormen tegen autoritaire 
tendensen, blijkt de praktijk complexer (vgl. Hanson & Kopstein, 2024). In 
verschillende Europese landen voltrekt zich een zorgwekkend proces van 
institutionele erosie. In Hongarije, Polen en Bulgarije zien we hoe persvrijheid 
wordt beknot, rechterlijke onafhankelijkheid wordt uitgehold en 
oppositiepartijen structureel worden gemarginaliseerd. De institutionele 
remmen functioneren dan niet langer als bescherming tegen radicalisering, 
maar worden juist mechanismen van normalisering. Ook in ons eigen land 
zijn dergelijke tendensen waar te nemen. 

Hoewel institutionele structuren enige bescherming bieden, zijn ze niet 
onfeilbaar wanneer politieke actoren toelaten dat radicale ideologieën in het 
centrum van de macht worden geïntegreerd. De grootste uitdaging ligt in 
het creëren van een politiek en maatschappelijk klimaat dat in staat is 
achterliggende angsten en onvrede binnen de samenleving op een 
constructieve en inclusieve manier aan te pakken. Het behoud van 

Inhoudsopgave  →New Public Brutalism? 23



democratische vrijheden en waarden is ook op ons continent geen 
vanzelfsprekendheid, maar een verantwoordelijkheid van iedereen die het 
publieke belang vooropstelt.

3.3	 New Public Brutalism: Wat is er nieuw aan?

Op het eerste gezicht lijkt New Public Brutalism wellicht gewoon een volgende 
variant van bekende klassieke registers: demagogie, populisme, autocratie 
en tirannie. We kennen de verhaallijnen die daarbij horen: de sterke leider 
tegenover het corrupte establishment, de volkswil versus het kartel, de 
zuivering van het systeem via confrontatie en simplificatie. Maar wie NPB 
reduceert tot een herhaling van het oude script, mist naar ons idee de essentie 
van wat er werkelijk op het spel staat.

De brute breuk die NPB in het publieke domein teweegbrengt, overstijgt de 
traditionele tegenstelling tussen democratie en dictatuur (vgl Hanson & 
Kopstein, 2024). Het gaat niet (alleen) om een machtsgreep of het vervangen 
van instituties, maar om een systematische ondermijning van de bestuurlijke 
logica van binnenuit. De ambities zijn ook heel anders (vgl. Muirhead & 
Rosenblum, 2024). Niet hervormen, maar ontmantelen. Niet optimaliseren, 
maar ontregelen. De ambitie is niet ‘reparatie’ of ‘restauratie’, maar ‘undoing’, 
‘derailing’ en ‘degrading’. En precies dat maakt NPB tot een nieuw hoofdstuk 
in de geschiedenis van de strijd om publieke macht. 

Waar klassieke autoritaire regimes zich nog hullen in het kleed van de 
bestuurlijke orde, manifesteert NPB zich als een bewust ingezette 
destructieve bestuursstijl. Besturen wordt onbesturen. Beleid maken wordt 
ontregelen. De retoriek van “drain the swamp” of “deep state” is hierbij geen 
bijzaak, maar core business. De aanval op het overheidsapparaat wordt 
gelegitimeerd als daad van bevrijding.

Deze dynamiek van destructief bestuur kan verschillende vormen aannemen 
(Muirhead & Rosenblum, 2024):
•	 Disabling: structurele ontmanteling via ‘defunding’, uitholling van 

ambtelijke capaciteit en het marginaliseren van expertise.
•	 Hijacking: strategische benoemingen van loyalisten op cruciale posten, 

bedoeld om instituties van binnenuit te kantelen.
•	 Circumvention: het bewust omzeilen van checks-and-balances via 

noodverordeningen, social media decreten, executive orders of parallelle 
netwerken.

•	 Derailing: het inzetten van macht zonder rem, met als doel het ontsporen 
van normale besluitvormingsprocessen.

Inhoudsopgave  →New Public Brutalism? 24



Wat hierbij opvalt: deze technieken worden toegepast vanuit democratische 
kaders, niet erbuiten. Juist daar schuilt de verraderlijke kracht van het New 
Public Brutalism. Het beweegt niet tegen de democratie in, maar door de 
democratie heen. De legitimiteit van de stembus wordt niet verworpen, maar 
omgebogen. De taal van de publieke verantwoording wordt niet genegeerd, 
maar omgekeerd tot spektakel, strijdtoneel en tribunaal.

NPB is in die zin geen afwijking van het systeem, maar eerder een perversie 
van binnenuit. NPB is eigenlijk een immanente kritiek en zelfondermijning, 
een vorm van machtswellust genesteld in de schoot van de democratie zelf. 
Daarmee is het fundamenteel anders dan het klassieke autoritarisme. De 
regels worden niet openlijk geschonden, ze worden geherdefinieerd. ‘Rule of 
law’ maakt plaats voor ‘rule of man’, niet door een staatsgreep, maar door een 
opeenstapeling van kleine, ogenschijnlijk legitieme handelingen. Vertrouwen 
in media, wetenschap en instituties wordt eerst gekleurd, daarna gekaapt en 
uiteindelijk gesloopt.

In deze context krijgt ook het taalgebruik een strategische rol. Woorden als 
“fake”, “rigged”, “corrupt”, “broken” of “fraudulent” zijn geen losse retorische 
prikkels, maar structurele instrumenten in een bredere poging om de 
werkelijkheid zelf te herdefiniëren. Brutalistisch taalgebruik is niet alleen 
een stijlmiddel, maar een bestuurstechniek. Het creëert verwarring, dwingt 
gehoorzaamheid af, en zet democratische actoren tegen elkaar op. De 
anticipatie van geweld, chaos of schande leidt tot een bestuursstijl waarin 
angst en dreiging functionele elementen worden van beleidsuitvoering.

Het ‘nieuwe’ van New Public Brutalism zit niet per se in de woorden of 
symbolen an sich, maar in de manier waarop de logica van publiek bestuur 
zelf hiermee wordt herschreven. De overheid is niet langer een plek van 
publieke waardenrealisatie, maar een toneel van onderlinge strijd, betwijfelde 
loyaliteit en persoonlijke macht. De ambtenaar wordt niet langer gezien als 
dienaar van de publieke zaak, maar een politieke pion. De burger geen mede-
eigenaar van de publieke zaak, maar een volger of anders een vijand.

Over brutalistische banaliteit 
In de politieke wereld van Trump is waarheid onderhandelbaar, zijn social 
media platform draagt – oh ironie – de veelzeggende naam ‘Truth Social’. 
Wetenschap wordt verdacht, samenwerken en solidariteit worden neergezet 
als zwaktebod. Daarmee sluit zijn leiderschap aan bij de fascistische logica 
die bijvoorbeeld Cox & Skidmore-Hess (2022) en Tourish (2024) in hun werk 
blootleggen: macht als theatraal verzet tegen wat toch al kwetsbaar is, maar 
wel verpakt als ‘échte bevrijding’. De figuur van de sterke man, niet als 
anachronisme maar als belichaming van populistische (witte) woede 

Inhoudsopgave  →New Public Brutalism? 25



gecombineerd met kapitalistische belangen, die een retoriek van nationale 
wedergeboorte (“Make America Great Again”) hand in hand laat gaan met 
belastingverlagingen voor de elite en uitholling van publieke instituties. In 
die zin zou NPB ook kunnen worden gekwalificeerd als een verschijningsvorm 
van NPF (New Public Fascism). Trumps stijl – luid, beledigend en 
simplificerend; niet slechts een populistische tactiek, maar een vorm van 
ontregeling die de gangbare democratische redelijkheid ondermijnt. 

Het neo-fascistische zit hier niet in hakenkruizen of militaire parades, 
hoewel dat soms ook de kop opsteekt in het geval van Trump, maar vooral in 
de normalisering van agressie en uitsluiting. Waar democratie twijfel en 
pluraliteit vereist, eist NPB zekerheid en onderwerping. Brutaliteit wordt dan 
niet alleen dramaturgisch communicatief, maar produceert ook een nieuwe 
materiële orde die het recht van de sterkste verheft tot democratisch principe. 
Dat is de ideologische verleiding van ‘brute eerlijkheid’, de autoritaire 
glimlach achter het populistische masker.

Echter, de notie van NPB als een accumulatie van macht via de rule of man is 
in zekere zin misleidend. NPB is niet enkel de pose van de brutale leider die 
met theatrale gebaren de complexiteit van beleid en democratische 
waardenafweging platwalst. Ze is ook systeem: een koude, structurele vorm 
van macht die haar brutaliteit oefent via de logica van regels, formulieren 
en algoritmen. De dramaturgie van het brute woord staat niet los van de 
banaliteit van de brute routine. Denk aan hoe ongedocumenteerden in de VS 
worden achternagezeten en meegenomen door personeel van Immigration 
and Customs Enforcement (ICE). Dat zijn eigenlijk altijd mensen van kleur, die 
met enige regelmaat ook onterecht worden meegenomen, inclusief kinderen 
en moeders. De dramaturgie van de ‘sterke brutale leider’ die mensen kan 
‘oppakken en deporteren’ heeft dus zowel een symbolische als een kille 
materiële kant. Dat brutalisme zit in de leider én in het systeem. NPB 
mobiliseert beide. 

Bureaucratie spreekt hier dezelfde taal als de brutale leider. Geen geschreeuw, 
maar de relatieve stilte van ‘procedurele correctheid’ die grondrechten 
schendt. Hier toont zich wat Jhagroe en Salazar-Morales (2025) 
beleidskolonialiteit noemen: de koloniale erfenis in beleidsregimes die 
witheid, hiërarchie en kille efficiëntie verheffen tot universele rationaliteit. 

Deze bureaucratische brutaliteit staat niet los van de mediagenieke brutaliteit 
waarvoor journalisten en fotografen over elkaar heen buitelen. Wat is de 
overlap? Ze delen een affectieve kern: angst. De angst voor ‘de fraudeur’, ‘de 
ander’, ‘de afwijking’. Die angst vormt de brug tussen brute leiders en brave 
systemen. Zo herhaalt en vertaalt NPB zich niet alleen in de mediaoptredens 

Inhoudsopgave  →New Public Brutalism? 26



van populistische bestuurders, maar ook in de dagelijkse beslissingen van 
beleidsmachines. 

Brutaliteit is dus niet enkel individueel en spectaculair, maar ook juist 
institutioneel en alledaags. Met Hanna Arendt (1971) kunnen we zeggen: dat 
is de banaliteit van brutalisme. De uitdaging is om deze gelaagdheid te zien: 
de leider en het systeem als twee gezichten van dezelfde macht. Tegen NPB 
verzet men zich niet alleen met feiten of met empathie, maar met het besef 
dat de strijd om rechtvaardigheid zich ook afspeelt in de micropraktijken 
van beleid, waar redelijkheid en uitsluiting in elkaars verlengde liggen. 

Het gevaar van NPB is daarmee institutioneel en dus fundamenteel van aard: 
het tast de grondslagen van het publieke vertrouwen aan. Het perverteert de 
morele economie van het bestuur. En het laat ons achter met een cruciale 
vraag: wat blijft er over van de publieke zaak, wanneer het publieke discours 
zelf wordt ondermijnd?

Inhoudsopgave  →New Public Brutalism? 27



4.	 New Public Brutalism in 
historisch perspectief

Koloniaal bestuur als uitdrukking van ‘Old Public Brutalism’
Sporen van NPB zijn al terug te vinden in de koloniale bestuursstijl die ook 
ons land in het verleden kenmerkte. In het NPB van vandaag de dag, klinken 
echo’s uit het verleden door. Het is waardevol die historische resonantie te 
vatten. 

Koloniale macht, ook de Nederlandse, was namelijk niet alleen zichtbaar in 
forten, geweren en plantages; ze leefde in woorden, in formulieren en in 
rituelen. Het werd nadrukkelijk niet alleen ingevuld via materiële 
infrastructuur, maar ook via taal als instrument van overheersing. In deze 
bestuurspraktijk kunnen we een stijl ontwaren die als Old Public Brutalism 
te benoemen valt: brute onderdrukking gecombineerd met bestuurlijke taal 
en esthetiek. 

Zo sprak de koloniale overheid in een verheven toon van ‘beschaving en 
orde’. Cox en Skidmore-Hess (2022: 122) noemen dit de discursieve kant van 
koloniale macht: “Colonial power is always embedded in language that 
naturalizes hierarchy and disguises violence as progress”. De koloniale 
staat sprak zichzelf morele onschuld toe: “wij” brachten orde, “zij” waren 
lui, barbaars of irrationeel. De taal van superioriteit verbond zich met een 
moraliserende toon: overheersing gold als opvoeding (Crib, 2010). In de 
koloniale beleidstaal werd “orde” tegenover “onrust” geplaatst. Onrust 
betekende niet politieke strijd, maar een gebrek aan onderwerping. 
Ambtenaren spraken over “pacificatie” in Atjeh, “rust en veiligheid” op 
Java, of “het herstel van discipline” in Suriname. Een ander bekend 
voorbeeld is de term “politionele acties” in Indonesië als eufemisme voor 
koloniale bruutheid. 

Ook bij Old Public Brutalism ging het niet enkel over uitoefening van 
geweld, maar ook over de zichtbaarheid van gezag. Daar waar NPB valt te 
begrijpen via de dramaturgie van Trump, zien we dat in de koloniale tijd 
uniformen, vlaggen, wachthuizen, registers en taal dienden als 
symbolische infrastructuur van bestuur. Het bestuur zelf werd een ritueel, 
een toneelstuk waarin de staat dagelijks zijn superioriteit opvoerde.

Inhoudsopgave  →New Public Brutalism? 28



Het ambtelijk vocabulaire droeg daaraan bij: woorden als ‘tucht’, ‘gezag’, 
‘plichten’, ‘dienstbaarheid’ en ‘goede zeden’ bepaalden het denken over 
bestuur. Deze begrippen vormden een bureaucratische esthetiek van 
discipline en orde. Ze stonden gedrukt in verordeningen, op borden bij 
kazernes, in formulieren die gedwongen contractarbeiders moesten 
ondertekenen, vaak zonder te weten wat er precies stond.

Nog een referentie uit het verleden die relevantie heeft voor het heden: de 
koloniale bestuursmacht beschouwde het bestrijden van ‘de vijand’ al 
primair als een kwestie van ‘veiligheid’ die vooral ‘beheersing’ en 
‘management’ zou behoeven. Het ambtelijke begrip ‘poenale sanctie’ 
maakte het mogelijk dat planters ‘hun arbeiders’ mochten straffen bij 
“arbeidsweigering”. In sommige gevallen moesten arbeiders elkaar zelfs 
stokslagen geven (Eickhoff & Drieënhuizen, 2020). Dat is bestuurlijk 
brutalisme ‘avant la lettre’. Hier zien we de koloniale logica van de “vijand 
van binnenuit”: de opstandige arbeider als gevaar voor de orde, én de 
winstmakende planter als behoeder van discipline. 

Het hangt allemaal samen met de koloniale obsessie met zuiverheid, die 
aansluit bij wat Tourish (2024) “the myth of the pure people” noemt. Dat wil 
zeggen, een ideologisch frame waarin de macht zichzelf ‘reinigt’ door 
uitsluiting. De koloniale staat cultiveerde dit mythologische zelfbeeld: het 
idee van de nuchtere, beschaafde, moreel verheven Nederlander (of 
Amerikaan, Engelsman, Fransman, Spanjaard) die de ‘onreine’, 
ongedisciplineerde ‘Ander’ bestuurt en beheerst. Dat discours van ‘wij en 
zij’ werkte dus ook in een ver verleden al als cement van (koloniaal) bestuur.

Als we naar NPB als bestuursstijl kijken, horen we echo’s van “orde”, 
“discipline” en “zuiverheid” terug. Old Public Brutalism laat zien dat macht 
niet alleen wordt uitgeoefend door wetten en geweld, maar door woorden 
die blijven hangen, woorden die een wereld bouwen waarin overheersing de 
norm lijkt. De koloniale bestuursstijl is dus niet slechts geschiedenis, het is 
ook een les over hoe macht zichzelf rechtvaardigt via een regime van 
normaliserende taal en theatrale symboliek.

Het eigenzinnige en nieuwe van NPB dat we in het vorige hoofdstuk 
beschreven, laat zich eigenlijk niet goed begrijpen zonder een grondiger besef 
van haar politiek-bestuurlijke ontwikkelingsgeschiedenis. Sterker, zonder 
goed begrip van waar NPB - als bestuursstijl - vandaan komt, valt hieraan 
eigenlijk onmogelijk doordacht tegenspel te bieden. Daarom doen we in dit 
hoofdstuk een poging NPB als nieuw bestuurskundig fenomeen te duiden, 
voordat we ertoe overgaan passende response strategieën te articuleren. 

Inhoudsopgave  →New Public Brutalism? 29



Om NPB historisch in te bedden en te begrijpen, bespreken we de opkomst 
van recente bestuursstijlen (New Public Management en New Public 
Governance) en hoe NPB daarop reageert en daar met nodige brutaliteit mee 
breekt. 

4.1	 New Public Management (NPM)

In de laatste decennia van de twintigste eeuw voltrok zich een diepgaande 
verandering in de wijze waarop westerse overheden hun publieke taken 
vormgaven. Onder invloed van economische stagnatie, globalisering en 
afnemend vertrouwen in klassieke instituties ontstond een nieuwe 
bestuursbenadering: New Public Management (NPM). Wat begon als een 
veelbelovend hervormingsidee, geïnspireerd door de taal en methoden van 
de private sector, groeide uit tot een wereldwijd bestuursparadigma. 
Inmiddels is de waardering echter bekoeld: waar NPM ooit vooruitstrevend 
gold, wordt het nu vaak als pejoratief label gebruikt.

NPM kreeg voet aan de grond in een tijd waarin de publieke sector gold als 
traag, duur en weinig wendbaar. In Angelsaksische landen leidde dit tot 
ingrijpende hervormingen, onder figuren als Thatcher en Reagan. Bestuur 
moest worden benaderd als onderneming: met nadruk op efficiëntie, output 
en klantgerichtheid. Instrumenten als prestatie-indicatoren, outputmetingen 
en resultaatsverantwoordelijkheid werden de standaard.

Aan deze beweging lag niet enkel praktische onvrede, maar ook ideologische 
overtuiging ten grondslag. NPM verwoordde een fundamenteel wantrouwen 
jegens traditionele besluitvorming, die als verkokerd werd gezien. Om beleid 
los te maken van politieke belangen, werd het toevertrouwd aan managers 
en professionals. Door verzelfstandiging en bundeling van expertise moest 
bestuur rationeler worden. De logic of discipline werd leidend: hoe groter de 
afstand tot de politiek, hoe beter de besluitvorming.

In de praktijk leidde dit tot grote herstructureringen. Overheidsinstellingen 
werden opgesplitst in semiautonome entiteiten – de quango’s – met 
contractueel vastgelegde prestaties en meetbare doelen. Kwantiteit ging 
boven kwaliteit, liefst tegen minimale kosten. De overheid verschoof van 
uitvoerder naar regisseur – “steering, not rowing” (Osborne & Gaebler, 1992). 
Beleidsverantwoordelijken kregen meer ruimte, zolang zij resultaten konden 
aantonen. De burger werd minder gezien als lid van een gemeenschap en 
meer als klant: dienstverlening moest marktconform, efficiënt en op maat.

Inhoudsopgave  →New Public Brutalism? 30



Aanvankelijk paste dit naadloos binnen het neoliberale discours van 
marktwerking en privatisering. Gaandeweg werden echter ook de keerzijden 
zichtbaar. Door de opsplitsing in afzonderlijke eenheden verdween het 
overzicht, wat bekendstaat als siloization. De nadruk op meetbare output 
stimuleerde interne concurrentie en afrekenculturen, wat samenwerking en 
kennisdeling ondermijnde.

Ook de politieke controle verschoof: door contractuele relaties en autonomie 
ontstond bestuurlijke vaagheid. Ministers bleven aanspreekbaar op 
uitvoeringsfalen, maar hadden minder sturingsmogelijkheden. In plaats van 
helderheid en effectiviteit leverde dit juist verwarring en roep om 
herregulering op.

Daarnaast bleek de focus op meetbaarheid problematisch. Wat gemakkelijk 
te tellen is, zegt zelden iets over maatschappelijke waarde. Beleidsaandacht 
richtte zich op indicatoren in plaats van impact: “Hitting the target, missing 
the point”. Dat leidde tot strategische kortzichtigheid en bureaucratische 
reflexen waarin rapporteren belangrijker werd dan verbeteren.

De invloed van NPM blijkt ook uit het taalgebruik: termen als aanbesteding, 
prestatiebeloning en klanttevredenheid zijn ingeburgerd. Soms leidde dit tot 
innovatie, maar vaak ook tot pervers gedrag. De metafoor van de klant past 
slecht bij burgers: publieke diensten zijn geen optionele producten maar 
vormen van solidariteit. Door de nadruk op individuele voorkeuren raakten 
bredere maatschappelijke waarden ondergesneeuwd, en stimuleerde NPM 
eerder consumentencultuur dan participatief burgerschap.

Wat ooit werd gepresenteerd als de sleutel tot een efficiënter en moderner 
openbaar bestuur, wordt inmiddels steeds vaker geassocieerd met 
bestuurlijke problemen en maatschappelijke onvrede. In het publieke debat 
geldt NPM vaak als symptoom van doorgeschoten marktdenken, 
technocratische starheid en een schrijnend gebrek aan empathie. Waar het 
aanvankelijk stond voor vernieuwing en rationalisering, roept het vandaag 
beelden op van versnippering, verantwoordingsdruk en vervreemding tussen 
bestuur en burger.

4.2	 New Public Governance (NPG)

In de eerste decennia van de eenentwintigste eeuw tekent zich in dat licht 
een volgende verschuiving af in het denken over publiek bestuur. Waar New 
Public Management (NPM) lang de toon zette met zijn nadruk op efficiëntie, 
output en marktmechanismen, kwam de belangstelling op voor een andere 

Inhoudsopgave  →New Public Brutalism? 31



(vaak als opvolgend geschetste) benadering die we hier vatten onder de 
noemer New Public Governance (NPG). Dit perspectief neemt nadrukkelijk 
afstand van het bedrijfsmatige en contract-gestuurde karakter van NPM, en 
stelt in de plaats daarvan samenwerking, netwerksturing en publieke 
waardenrealisatie centraal. In de bestuurskundige literatuur wordt NPG 
daarom ook wel gezien als de volgende stap in de ontwikkeling van publieke 
organisatie, voorbij de klassieke bureaucratie én het marktgeoriënteerde 
management (Osborne, 2006).

NPG biedt een derde weg. Het paradigma probeert een alternatief te 
formuleren voor de dichotomie tussen juridisch-bestuurlijke aansturing en 
zakelijke managementprincipes. In plaats van top-down of transactioneel 
aan te sturen, draait het binnen NPG om de coördinatie van netwerken en 
het gezamenlijk realiseren van maatschappelijke opgaven in een 
gefragmenteerde omgeving.

Deze benadering sluit aan bij inzichten uit de netwerktheorie en onderkent 
de realiteit van een ‘plurale staat’, waarin uiteenlopende actoren – overheden, 
private partijen, maatschappelijke organisaties – gezamenlijk publieke taken 
vormgeven. Bovendien erkent NPG de aanwezigheid van een ‘pluralistische 
staat’, waarin uiteenlopende processen invloed uitoefenen op beleid en 
uitvoering. Dat betekent dat de rol van de overheid verschuift van dominante 
sturingsmacht naar facilitator, verbinder en katalysator (Bao et al., 2012). 
Beleidsvorming en -implementatie worden nadrukkelijk niet opgevat als iets 
dat binnen één organisatie plaatsvindt, maar als een proces dat zich afspeelt 
in interactie tussen verschillende belangen, perspectieven en praktijken.

In plaats van directe, hands-on besturing, pleit NPG voor een meer indirecte, 
hands-off benadering: sturen met en door netwerken (Rhodes, 2016). Dat 
vraagt ook om andere bestuurlijke competenties en vormen van ambtelijk 
vakmanschap. Bestuurders zijn niet langer enkel beleidsmakers of managers, 
maar ook metagovernors: zij moeten in staat zijn om te schakelen tussen 
hiërarchie, netwerk en markt, over organisatiegrenzen heen te werken en 
verschillende partijen bij elkaar te brengen. Competenties zoals boundary 
spanning, het vermogen om bruggen te slaan tussen sectoren en disciplines, 
en collaboratief leiderschap worden cruciaal (Liddle, 2018).

NPG verlegt het doel van publieke organisaties van het leveren van meetbare 
prestaties naar het creëren van publieke waarde. Het draait niet alleen om 
wat overheden doen, maar vooral om wat ze betekenen. Belanghebbenden 
betrekken, beleid co-creëren en maatschappelijke impact centraal stellen 
zijn kenmerkende uitgangspunten. Daarmee probeert NPG het publieke 
domein opnieuw te verbinden met burgers, gemeenschappen en 

Inhoudsopgave  →New Public Brutalism? 32



maatschappelijke organisaties – voorbij het klantdenken dat in NPM 
domineerde.

Toch is de opkomst van NPG in de voorbije jaren niet zonder frictie of kritiek 
gebleven. Een belangrijk punt daarbij is dat de politieke dimensie van het 
werk in het publiek domein onverminderd relevant is, maar mogelijk zo 
minder zichtbaar wordt. Zoals Rhodes (2016) opmerkt, vergt effectief 
functioneren binnen het openbaar bestuur méér dan netwerkvaardigheden 
of managementkennis. Ambtenaren opereren binnen een politiek-
bestuurlijke context, waarin ministeriële verantwoordelijkheid, partij
politieke belangen en parlementaire controle blijvend bepalend zijn. De 
suggestie dat NPG de klassieke logica van politieke sturing kan vervangen, 
is dan ook te optimistisch. Bestuurders en ambtenaren moeten voortdurend 
schakelen tussen verschillende logica’s: die van beleid, politiek, organisatie 
én netwerk.

Ook op conceptueel vlak roept NPG vragen op. De idealisering van samen
werking en co-creatie kan een miskenning impliceren van de 
machtsasymmetrieën en strategische belangen die in netwerken meespelen. 
Samenwerking is niet vanzelfsprekend, en consensus ontstaat zelden zonder 
conflict of ongelijke onderhandeling. De overheid mag zich dan als facilitator 
opstellen, maar behoudt ook een regierol – met bijbehorende spanningen 
tussen gelijkwaardigheid en sturing. Bovendien is het niet altijd duidelijk 
wie aanspreekbaar is op resultaten, en wat er gebeurt als samenwerking 
spaak loopt. 

Ook NPG is niet vrij van blinde vlekken. Het kan worden ervaren als een stap 
vooruit, maar zeker niet als de eindbestemming in onze ontwikkeling 
richting een waarlijk democratische samenleving. En ook zeker niet 
onbelangrijk in deze: “good governance” is voor veel mensen gaan betekenen: 
risicovermijding, langdurige procedures, en vaak verlammende 
stakeholderprocessen (Klein & Thomson, 2025). Dat zorgt voor frustratie en 
vervreemding. Wanneer het alsmaar niet lukt om te leveren (bestuurlijke 
complexiteit blijft), ontstaat een gevoel van machteloosheid en is er 
voedingsruimte voor het idee dat de democratie zwak of hypocriet is. En 
precies dát gevoel – dat ‘de overheid niets kan’ – is de voedingsbodem waarop 
een andere bestuursstijl met een meer autoritaire inslag floreert.

4.3	 New Public Brutalism als reactie op NPM en NPG

Waar de vanzelfsprekendheid van New Public Management (NPM) en ook 
New Public Governance (NPG) langzaam lijkt te verdwijnen, komt inmiddels 

Inhoudsopgave  →New Public Brutalism? 33



een nieuwe bestuursstijl op stem die zich niet slechts afzet tegen haar 
voorgangers, maar die in toon, vorm en werking een geheel andere oriëntatie 
veronderstelt. Deze stijl, die we New Public Brutalism noemen, kiest niet 
voor neutraliteit, afstand of procedurele zorgvuldigheid, maar voor directe, 
onverbloemde en confronterende communicatie. Waar NPM sprak in de taal 
van de markt, en NPG in de taal van samenwerking, spreekt NPB in de taal 
van de strijd.

New Public Brutalism verwerpt de technocratische distantie die zo 
kenmerkend was voor NPM, en zet zich ook af tegen de consensusgerichte 
en procesmatige polderlogica van NPG. In plaats van terughoudende 
ambtelijkheid of verbindende participatie, draait NPB om scherpte, 
daadkracht en polariteit. De stijl herkent zich in het overvloedige gebruik van 
superlatieven, in het creëren van binair denken (goed versus fout, volk versus 
elite), en in het bewust ridiculiseren van tegenstanders. Beleidsopties worden 
gepresenteerd als onvermijdelijke keuzes, vaak onderstreept door een 
permanent gevoel van urgentie of crisis – een stijlmiddel dat eerder appelleert 
aan emotie dan aan redelijkheid.

Taal is in dit paradigma niet langer een brug naar wederzijds begrip, maar 
een wapen in het publieke domein. De retoriek van NPB is ontworpen om te 
schokken, te mobiliseren, en om grenzen te verleggen. Dat is eigenlijk not 
done in de stijl van public management en public governance. Daarmee roept 
deze stijl begrijpelijkerwijs zorgen op over de gevolgen voor de publieke sfeer 
en democratische verhoudingen. Toch zou het te kort door de bocht zijn om 
NPB simpelweg als ongewenst of gevaarlijk te bestempelen. Alsof iets 
inherent ongewenst is omdat het niet zou stroken met de principes van NPM 
of NPG. Zoals bij iedere bestuursstijl, hangt de waarde of schadelijkheid 
samen met doel, context en dosering. In situaties van maatschappelijke 
stagnatie of bestuurskundig onvermogen kan disruptieve taal een functie 
vervullen. NPB herinnert ons eraan dat affectieve, confronterende 
communicatie óók een vorm van politieke betrokkenheid kan zijn.

De aantrekkingskracht van NPB ligt dan ook niet alleen in de vorm, maar 
vooral in de boodschap die ermee gepaard gaat. In een tijd waarin het 
vertrouwen in klassieke instituties afneemt, biedt NPB ruimte voor een 
verlangen naar persoonlijk leiderschap dat duidelijk, herkenbaar en 
doelgericht is. In plaats van omslachtige besluitvorming via commissies, 
procedures of checks-and-balances, wordt er gekozen voor directe actie, 
belichaamd in leiders die ‘de stem van het volk’ vertolken – en zich 
uitdrukkelijk niet gebonden achten aan het systeem. 

Inhoudsopgave  →New Public Brutalism? 34



Tegelijkertijd bevat NPB een uitgesproken kritiek op gevestigde kennis en op 
instituties die traditioneel de waarheid claimden te representeren. 
Universiteiten, media en experts worden in deze stijl geregeld neergezet als 
ideologisch en bevooroordeeld – obstakels voor wat als werkelijk pluralisme 
wordt beschouwd. NPB mobiliseert in de plaats daarvan ‘ervaringskennis’ 
van burgers en vertrouwt op alternatieve kanalen van informatie. Waarheid 
en legitimiteit worden daarmee gedemocratiseerd, niet langer het exclusieve 
domein van elites, maar onderwerp van maatschappelijke strijd en 
toe-eigening. Dat zijn vormen van democratische affectiviteit waar NPM en 
NPG niet toe in staat zijn.

De stijl van NPB reflecteert bovendien een diep gevoel dat macht te ver van 
mensen is af komen te staan. Burgers, regio’s of nationale staten die zich 
miskend of genegeerd voelen, vinden in het NPB een taal om hun ervaring 
van afstand en onrecht onder woorden te brengen. De nadruk op nabijheid 
– ‘de kracht van hier’ – gaat gepaard met symbolische afbakening: 
Washington, Brussel, Den Haag of ‘de elite’ worden geportretteerd als 
krachten die van buitenaf opleggen in plaats van meedenken. In deze wij-zij 
retoriek schuilt een krachtige oproep tot herlokalisering van politieke 
zeggenschap. Ook dat zijn politieke verlangens die NPM en NPG juist 
‘onderdrukken’, gesteld in psychoanalytische termen. 

Een ander kenmerk van NPB is het uitgesproken wantrouwen tegenover 
instituties. De rechterlijke macht, de ambtelijke dienst, het onderwijs – zij 
vormen in deze stijl niet vanzelfsprekend de hoeders van publieke waarden, 
maar eerder belichamingen van een systeem dat zichzelf in stand houdt. 
Juist door deze instituties en hun politieke gevoelsbeknotting openlijk te 
bekritiseren, probeert NPB ruimte te maken voor stemmen en affecten die 
eerder buitenspel stonden. Bestuur wordt zo gepresenteerd als iets dat niet 
per definitie uitgaat van representatieve instellingen, maar van directe 
legitimiteit door burgers zelf. 

Daarnaast richt NPB zich nadrukkelijk tegen wat wordt gezien als een logge 
en bemoeizuchtige bureaucratie. De ‘administratieve staat’ wordt gezien als 
technocratisch, traag en te weinig democratisch gelegitimeerd. De hoop is 
dat door het terugdringen of afbreken van deze structuren, er ruimte ontstaat 
voor eenvoud, slagkracht en directe betrokkenheid (denk aan Trumps 
‘Department of Government Efficiency’, DOGE). De nadruk ligt op doen in plaats 
van plannen, op handelen in plaats van afstemmen – een bestuursstijl die 
de complexiteit van beleid herleidt tot de eenvoud van actie.

We zien in NPB dus een bestuursstijl georganiseerd rond politieke directheid, 
in directe reactie op beperkingen van NPB en NPB. Daarin zit een 

Inhoudsopgave  →New Public Brutalism? 35



democratische potentie, hoewel we daarbij ook een wisselwerking zien met 
de fascistische verleiding (NPF). Deze krachtige stijl van brute directheid 
heeft ook een ander wezenlijk risico. Wat op korte termijn functioneert als 
shocktherapie of als retorisch breekijzer, kan op langere termijn leiden tot 
institutionele erosie. Het voortdurend aanvallen van instituties ondermijnt 
op den duur het vertrouwen in diezelfde instituties. Het reduceren van 
complexe beleidsvraagstukken tot simpele tegenstellingen kan de nuance 
en zorgvuldigheid ondermijnen die democratische besluitvorming juist nodig 
heeft. De kracht van NPB ligt in haar disruptieve potentieel – maar daarin 
schuilt ook haar valkuil.

New Public Brutalism is daarmee geen oppervlakkige stijlfiguur, geen 
modegril, en zeker geen exclusief product van één politieke figuur. Hoewel 
het presidentschap van Donald Trump een uitgesproken voorbeeld biedt, is 
de stijl die NPB belichaamt veel ouder, dieper en breder verspreid. Het is een 
fenomeen dat wortelt in bredere maatschappelijke tendensen van 
vervreemding, polarisatie en verlangen naar herwonnen controle. En het is 
een stijl die zich ook in de toekomst zal blijven manifesteren, in verschillende 
vormen en contexten.

Wat overblijft is een bestuurspraktijk waarin institutionele stabiliteit en 
retorische disruptie niet langer als tegenstellingen tegenover elkaar staan, 
maar als twee krachten die voortdurend met elkaar in wisselwerking zijn. 
Het verlangen naar een volksorde en oorlogstaal gaan dan hand in hand. NPB 
herinnert ons eraan dat publieke communicatie nooit neutraal is, en dat 
bestuur ook een kwestie is van verbeelding, emotie en conflict. Mits met 
mate en moreel bewustzijn gehanteerd, kan New Public Brutalism bijdragen 
aan het openbreken van vastgelopen verhoudingen. Maar zodra het de 
uitzondering tot norm maakt en democratische instituties structureel 
ondergraaft, wordt de stijl gevaarlijker dan de problemen die zij probeert te 
benoemen, zoals hiervoor uitgebreid is toegelicht.

Inhoudsopgave  →New Public Brutalism? 36



Een vergelijking tussen NPM, NPG en NPB laat zich als volgt  
schematisch samenvatten:

Kernconcepten en 
dimensie

NPM – New Public 
Management

NPG – New Public 
Governance

NPB – New Public 
Brutalism

Ambitie van 
bestuur

Efficiëntie, 
effectiviteit, 
meetbare resultaten; 
overheid als 
presterende 
organisatie

Publieke waarde 
creëren via 
samenwerking en 
netwerksturing; 
gezamenlijke 
maatschappelijke 
opgaven realiseren

Wantrouwen 
aanjagen jegens het 
‘systeem’, 
deconstructie van 
instellingen, 
symbolisch 
machtsvertoon

Beeld van bestuur Overheid als ‘service 
provider’; levert 
prestaties aan 
burgers als klanten

Overheid als 
‘netwerkregisseur’ of 
facilitator; verbinder 
van publieke, private 
en maatschappelijke 
actoren

Overheid als ‘deep 
state’; vijandige 
macht die moet 
worden 
teruggedrongen of 
bestreden; hoeder 
van volksorde

Beeld van burgers Klant of consument 
van publieke 
diensten

Partner, co-creator 
of medeproducent 
van publieke waarde

Slachtoffer of loyale 
volgeling; burgers 
verdeeld in ‘wij’ en 
‘zij’

Beeld van 
ambtenaren

Neutraal, 
uitvoerend, gericht 
op doelmatigheid en 
regels

Verbinder, boundary 
spanner, 
metagovernor; 
samenwerkend over 
grenzen heen

Partijdig, verdacht, 
onderdeel van 
bestuurlijke elite

Beeld van experts Deskundigen en 
kennis zijn leidend; 
evidence-based 
policy

Expertise in dialoog 
met praktijk en 
samenleving; 
co-creatie van 
kennis

Wantrouwen jegens 
experts; voorkeur 
voor alternatieve of 
populistische 
kennisbronnen

Relatie tot 
instituties

Hervorming: 
instituties moeten 
bedrijfsmatig 
presteren; nadruk op 
output

Netwerken van 
instituties en 
actoren; gedeelde 
verantwoordelijkheid 
en wederzijdse 
afhankelijkheid

Ontregeling: 
instituties worden 
aangevallen of 
ondermijnd

Verantwoordings
logica

Prestatie-
indicatoren, 
benchmarks, output- 
en resultaatsturing

Verantwoording via 
legitimiteit, 
vertrouwen en 
gedeelde publieke 
waarde

Politieke erkenning 
en loyaliteit aan 
leider; schuld zoeken 
bij tegenstanders

Inhoudsopgave  →New Public Brutalism? 37



Kernconcepten en 
dimensie

NPM – New Public 
Management

NPG – New Public 
Governance

NPB – New Public 
Brutalism

Stijl van bestuur Managerial, 
instrumenteel, 
beheersingsgericht

Relationeel, 
collaboratief, 
reflexief; sturen via 
netwerken 
(‘hands-off’)

Persoonlijk, 
performatief, 
symbolisch, 
transgressief

Inzet van beleid Beleid als technisch 
middel voor 
probleemoplossing

Beleid als 
gezamenlijk leer- en 
innovatieproces; 
co-creatie en 
participatie

Beleid als podium 
voor conflict; inzet 
voor insluiting en 
uitsluiting

Stijl van 
communicatie

Technocratisch, 
zakelijk, gericht op 
feiten en cijfers

Dialooggericht, 
verbindend, 
transparant; gericht 
op vertrouwen en 
inclusie

Emotioneel, 
polariserend, gericht 
op gevoel en 
vijandbeelden

Reactie op falen 
van beleid

Beleidsaccumulatie 
en bijsturing via 
feedbackloops en 
leren

Gezamenlijk leren, 
reflectie en 
aanpassing binnen 
netwerken; 
erkenning van 
complexiteit

Beschuldiging van 
sabotage of vijandige 
krachten; 
externalisering van 
schuld

De vraag die resteert na deze historische beschouwing en vergelijking ten 
aanzien van NPB is: wat volgt nu hierna? Of toch tenminste: hoe nu tegenspel 
te bieden aan een brutale bestuursstijl die het risico loopt uit de rails te lopen, 
en ons op te zadelen met een antidemocratische stijl die op korte termijn het 
toneel niet zal verlaten? New Public Brutalism bouwt geen dictatuur, geen 
formele autocratie. We opereren in wat formeel is omschreven als 
democratisch systeem. Echter, feiten lijken daarin niet meer te overtuigen 
en argumenten ketsen af. We kunnen hopen op een stille meerderheid, 
vertrouwen op instituties, of ons beroepen op redelijkheid, maar is dat nog 
voldoende hier? Misschien vraagt verzet tegen New Public Brutalism niet om 
klassieke vormen van tegenspel zoals nog meer argumenten tegen, maar om 
een nieuw repertoire van reageren: andere manieren van spreken, zwijgen, 
handelen die niet meegaan in de logica van brutaliteit, maar haar door 
subtiele tegenbewegingen ontregelen en ondermijnen. 

Inhoudsopgave  →New Public Brutalism? 38



5.	 Anders (leren) tegenspreken? 
Verleidelijke valkuilen

Ze eten onze katten en honden
“In Springfield, they’re eating the dogs… they’re eating the cats… they’re 
eating the pets.” Die uitspraak deed Donald Trump in september 2024, 
tijdens een presidentsdebat. Het illustreert zijn vermogen om 
tegenstanders op brutale wijze te trollen. 

Hij zei het om een beeld op te roepen over het gedrag van migranten in de 
Verenigde Staten. Door factcheckers werd het al snel als feitelijk onjuist 
weerlegd, maar desondanks circuleerde de bewering massaal op sociale 
media en werd ze opgepikt in memes, parodieën en politieke framing. 

Het laat zien hoe New Public Brutalism werkt: niet per se via overtuiging, 
maar door ontregeling, via provocatie en het uitlokken van emotionele 
reacties. Vaak begint het met schofferen: een schokkende, aanstootgevende 
uitspraak die de grenzen van fatsoen, waarheid en redelijkheid overschrijdt. 
Bij Trump gaat het vaak om uitspraken die absurdisme combineren met 
dreigende of vijandige inhoud, precies zoals in Springfield. Daarna volgt de 
relativering: zodra verontwaardiging losbarst, wordt de uitspraak 
gepresenteerd als ‘slechts’ een grap, satire of ironie. Als een echte trol 
verschuilt hij zich daarna achter ambiguïteit en zet vervolgens de critici 
neer als overgevoelig. Uiteindelijk volgt de normalisering: door herhaling 
van dit soort uitspraken verliest het als provocatie zijn scherpte, en wat 
aanvankelijk als buitengewoon schandalig werd gezien, raakt ingebed in 
het gewone politieke discours. Wat als ‘grappige’ overdrijving begon, 
suggereert langzaam een ‘kern van waarheid’ bespreekbaar te maken. Het 
resultaat: de norm verschuift. 

Tegenspel bieden is hier buitengewoon moeilijk. Een beroep op redelijkheid 
kan averechts werken, omdat het de trol juist bevestigt in zijn narratief van 
een verstikkend midden dat vrijheid van meningsuiting beperkt. Feiten, 
hoe zorgvuldig ook gepresenteerd, verliezen kracht tegenover ironie en 
satire; elke poging tot correctie klinkt als wereldvreemdheid en wordt door 
de trol omgezet in brandstof voor de volgende provocatie. Ook morele 
veroordeling werkt niet zoals normaal: zij voedt de constructie van een 
arrogante elite die de regels dicteert, waarmee het morele gezag eerder 
wordt uitgehold dan versterkt.

Inhoudsopgave  →New Public Brutalism? 39



Trump beheerst deze logica van trollen tot in de puntjes. Hij opereert 
voortdurend in het schemergebied tussen ernst en satire, waar 
conventionele middelen van debat – redelijkheid, feiten, moraal – 
contraproductief worden. Het Springfield-voorbeeld toont dat troll-logica 
systemisch is: de circulatie van een twijfelachtige claim versterkt zichzelf 
via shock, relativering en normalisering, ongeacht latere institutionele 
correcties of ontmaskerend bedoelde media-interventies. Die verzwakken 
de werking daarvan niet, maar versterken deze juist eerder: als brandstof 
voor verder trollen.

We leven in een gemediatiseerde beeldcultuur. Memes, tweets, nieuwsitems, 
afleiding, conflict en ego overheersen. Hierdoor worden essentiële waarden 
als waarheid, kritisch denken, logica, samenhang en ernst ondermijnd. 
Postman (1985) stelde dat televisie en, in het verlengde daarvan, sociale media 
in wezen anti-communicatieve technologieën zijn. Ze prikkelen niet de rede, 
maar het gevoel. De vraag is niet of iets waar is, maar of het prettig aanvoelt, 
fascineert of juist afstoot.

Trump, ooit een bekende reality-tv-ster, heeft zijn televisiewaarden 
moeiteloos meegenomen naar de politiek. Zijn communicatie bestaat uit 
eenvoudige leuzen en provocerende uitspraken, in hoofdletters verspreid via 
X (voorheen Twitter) en zijn eigen platform ‘Truth Social’. Het doel is telkens 
hetzelfde: ophef en verdeeldheid.

Zijn presidentschap lijkt meer op een show dan op een politieke ambtsperiode. 
De slogan “You’re fired” uit zijn tv-show The Apprentice (2004-2015) 
symboliseert zijn stijl: autoritair, dominant en gespeend van inhoudelijke 
diepgang. Zijn imago als ‘succesvolle zakenman’ was grotendeels fictie, maar 
televisie maakte het geloofwaardig. Voor het publiek was het overtuigende 
beeld belangrijker dan de waarheid erachter. Herhaling van de boodschap 
bleek belangrijker dan de inhoud ervan (Prange, 2025). Zoals Trump het zelf 
zegt: als je een leugen maar vaak genoeg herhaalt, wordt het vanzelf geloofd. 
In Nederland zien we deze tactiek ook terug bij de nareis-leugen van Dilan 
Yesilgöz, of bij het AI-gegenereerd beeldmateriaal van Geert Wilders. 

Wat mensen in deze context nodig hebben is niet per se waarheid, maar een 
verhaal dat aanspreekt, een mythe. Zoals die van de Amerikaanse president 
als redder van het ‘meest bijzondere land ter wereld’. In die mythologie is de 
vijand altijd ‘de ander’: migranten, genderactivisten, of mensen met een 
andere achtergrond. Het politieke succes van Trump is een rechtstreeks 
gevolg van zijn mediapersoonlijkheid. Hij bespeelt zijn rol met flair, lanceert 
bizarre ideeën, vaardigt vreemde decreten uit en provoceert internationale 
leiders. Alles om maar in het middelpunt van de aandacht te blijven. Het ene 

Inhoudsopgave  →New Public Brutalism? 40



schandaal zou de andere moeten verhullen. Vermaak is verworden tot 
verslaving, een obsessieve behoefte die uiteindelijk leeg en destructief is. Als 
samenleving hebben we dringend behoefte aan een collectieve ontwenning. 
Maar de vraag is: zijn we nog in staat om daarvan los te komen? En zo ja, hoe 
is er dan effectief tegenwicht aan te bieden? 

Op de opkomst van wat we in dit essay New Public Brutalism noemen, worden 
vaak vijf reacties geopperd die bedoeld zijn om tegenwicht te bieden. Elk lijkt 
op het eerste gezicht valide, maar blijkt bij nader inzien tekort te schieten en 
sterker nog juist contraproductief uit te pakken in de context van NPB, 
namelijk (1) het aandragen van ‘echte’ feiten, (2) het opvoeren van de ‘juiste’ 
argumenten, (3) het morele register bespelen, (4) het mobiliseren van de 
‘stille meerderheid’ en (5) terugvallen op ‘onze’ rechtsstatelijke instituties. 

Verleiding #1 - Tekort van de feiten: tegenspreken in een 
context van ‘alternative facts’ & ‘bullshit’

Om te begrijpen waarom feiten tekortschieten in reactie op NPB, moeten we 
even terug in de tijd. Al direct na de inauguratie van president Trump in 2017 
ontstaat discussie over de vraag: wat is waar? In navolging van de kersverse 
president beweert Witte Huis-perschef Sean Spicer op 21 januari: “This was 
the largest audience to ever witness an inauguration, period, both in person and 
around the globe.”

De uitspraak roept onmiddellijk kritiek op, omdat luchtfoto’s en vervoersdata 
aantonen dat Obama’s inauguratie in 2009 veel drukker was bezocht. Spicer 
verdedigt zich met een reeks ad-hoc-argumenten: de witte bodembedekking 
op het gras zou de massa dunner hebben doen lijken, de strengere 
veiligheidscontroles zouden de opkomst vertraagd hebben, en bovendien 
moest men volgens hem ook de wereldwijde livestreamkijkers meetellen. 
Zelfs de metrostatistieken, zo stelde hij, waren verkeerd geïnterpreteerd.

Een dag later verdedigt Trumps adviseur Kellyanne Conway hem in Meet the 
Press met een inmiddels historische zin: “Sean Spicer gave alternative facts.” 
Het was een kort televisiemoment, maar een cultureel keerpunt. De term 
‘alternative facts’ symboliseerde een breuk met waarheid als gemeen
schappelijk fundament van de publieke ruimte, een dystopische uitspraak 
in een tijdperk waarin feiten zelf onder vuur liggen.

De vergelijking met Orwells 1984 liet niet lang op zich wachten: doublethink. 
Het vermogen twee tegenstrijdige beweringen tegelijk te geloven kreeg plots 
een eigentijdse vertaling. Conway sprak immers niet namens een marginaal 

Inhoudsopgave  →New Public Brutalism? 41



figuur, maar vanuit het hart van de macht. Door te suggereren dat er 
alternatieve versies van empirisch vastgestelde feiten bestaan, verplaatste 
ze waarheid van het domein van het objectieve naar het strategische. Feiten 
werden middelen in een strijd om narratief overwicht: wie het verhaal 
beheerst, beheerst de werkelijkheid. “Alternative facts” waren daarmee geen 
verspreking, maar een machtsgreep.

Het gevaar van deze uitspraak ligt niet in de leugen zelf, politici liegen al 
zolang er politiek is (vgl. Arendt, 1971), maar in de poging de status van 
waarheid te relativeren. Waar de klassieke leugenaar erkent dat er een 
waarheid is die hij ontkent, beweert de gebruiker van alternative facts dat er 
meerdere waarheden bestaan, afhankelijk van loyaliteit of identiteit. Daarmee 
verdwijnt waarheid als maatstaf van publieke discussie en wordt ze vervangen 
door geloof, tribalisme of ‘gevoel van waarheid’. Het is een ironische echo 
van Nietzsche: de feiten doen er niet meer toe, alleen meningen. Conways 
haast wetenschapsfilosofische wending suggereert dat feiten verkapte 
meningen zijn, en meningen verkapte feiten.

Het ‘Conway-moment’ legt zo een eerste kwetsbaarheid bloot in het vinden 
van een response repertoire tegen Trump: het beroep op gedeelde waarheid. 
De vrije pers, de rechtsstaat, de wetenschap, ze bestaan bij de gratie van een 
gemeenschappelijk begrippenkader waarin woorden als “feit” en “bewijs” 
nog betekenis dragen. Wanneer dat kader verdampt, dreigt niet enkel 
verwarring, maar morele erosie: als alles mening is, blijft niets verdedigbaar.

De verwijzing naar “alternative facts” symboliseert wat Harry Frankfurt 
(2005) typeerde als bullshit: niet de bewuste leugen, maar de onverschilligheid 
jegens waarheid zelf. Wie liegt, weet wat waar is. Wie alternative facts 
verspreidt, geeft niets meer om waarheid als categorie. De bewuste fabricatie 
van onwaarheden ondermijnt daarmee de voorwaarden voor democratisch 
gesprek. Dat is geen onschuldig perspectiefverschil, maar een machtsdaad.

Het idee dat de waarheid zichzelf wel zal redden, blijkt naïef. Juist dit maakt 
een beroep op ‘de echte feiten’ zo ineffectief tegenover New Public Brutalism: 
waar het feit als neutraal fenomeen wordt verworpen, verandert verwijzen 
naar waarheid in een identitaire daad – niet een brug, maar een grens. Dat 
is jouw feit, dit de mijne. In een tijd van epistemologisch relativisme en 
doelbewuste verwarring (“flooding the zone with shit”), ondermijnt het 
vasthouden aan ‘onze feiten’ ironisch genoeg de mogelijkheid tot werkelijk 
publiek debat.

Inhoudsopgave  →New Public Brutalism? 42



Verleiding #2 - Argumenten die niet overtuigen: 
tegenspreken zonder affectieve afstemming en aansluiting 

Ook het aandragen van juiste argumenten helpt niet in het bestrijden van 
NPB, zo blijkt inmiddels. In The Politics of Language (2023) laten Beaver en 
Stanley zien dat taal geen neutraal communicatiemiddel is, maar een 
intrinsiek politiek instrument. Daarmee nemen zij afstand van het 
‘semantisch rationalisme’ dat communicatie ziet als rationele overdracht 
van proposities. Zij richten zich op impliciete cognitieve processen zoals 
attunement (afstemming) en resonance (aansluiting), die verklaren hoe taal 
systematisch bijdraagt aan het versterken of verzwakken van ideologische 
overtuigingen.

Attunement verwijst naar reflexmatige afstemming op woorden of 
zinswendingen, gevormd door herhaling, framing en context. Resonance 
duidt op de bredere emotionele lading die taal oproept bij doelgroepen. Deze 
mechanismen staan centraal in hedendaagse politieke communicatie: taal 
werkt niet via overtuiging, maar via affect en associatie. Woordkeuze, 
metaforen en herhaling stemmen publiek af op specifieke wereldbeelden. 
Dat geldt in het bijzonder voor Trumps stijl, die leunt op intuïtieve frames, 
vijandbeelden en het oproepen van gevoel in plaats van redenering.

Neem het kernbegrip uit Trumps handelsretoriek: de deal. Trump presenteert 
zich als meester-dealmaker, iemand die andere landen laat “betalen” voor 
wat de VS hen eerder heeft gegund. Zijn taal over importtarieven wordt 
gebracht als herstel van rechtvaardigheid: de VS is “uitgebuit” en zal nu 
“terugpakken”. Het woord deal resoneert diep met het Amerikaanse ethos 
van ondernemerschap en competitie. Voor velen roept het beelden op van 
eerlijk onderhandelen en vooral: winnen. Deze resonantie is doelbewust 
opgebouwd. Door herhaling plaatst Trump de VS telkens als underdog die 
hij persoonlijk zal bevrijden via betere deals.

Volgens Beaver en Stanley zorgt deze herhaling voor attunement: luisteraars 
raken afgestemd op de idee dat internationale handel strijd is, met andere 
landen als tegenstanders. Zo wordt het concept van importheffing niet 
economisch, maar symbolisch. Een moreel instrument van verzet. Trumps 
uitspraken over China (“they are killing us on trade”, “unfair”, “manipulators”) 
tonen hoe attunement en resonance werken. China verschijnt niet als 
concurrent, maar als bedreiging: oneerlijk, gevaarlijk, vijandig.

Deze framing activeert een emotionele reflex: afwijzing, trots, revanche. 
Importtarieven worden ervaren als verdediging, niet als beleidsmaatregel. 
Cruciaal is dat deze mechanismen onafhankelijk functioneren van kennis 

Inhoudsopgave  →New Public Brutalism? 43



over handel. Het is het gevoel – van misbruik en herstel van trots – dat telt. 
Taal wordt performatief: door te zeggen dat anderen “gaan betalen”, 
suggereert Trump dat herstel plaatsvindt. Immers, wie moet betalen heeft 
schuld uitstaan. De eenvoud van die bewering maskeert de economische 
complexiteit (dat Amerikanen vaak zelf de tarieven betalen), maar roept 
affectieve resonantie op: kracht, revanche, gerechtigheid. Zelfs het ontvoeren 
van de president van Venezuela begin 2026 werd door Trump gepresenteerd 
als het legitiem afdwingen van het Amerikaans ‘recht op Venezolaanse 
oliebronnen’ (naast het brengen van democratie aldaar).

Trumps taal overtuigt niet door argumenten, maar door herhaling en 
simplificatie, werkt via attunement en resonantie. Begrippen als winning, 
losers, strong en fake fungeren als ideologische markers, direct gekoppeld aan 
gevoelens van macht, identiteit en status. De kracht ligt niet in wat wordt 
gezegd, maar in wat wordt opgeroepen: morele superioriteit, angst voor de 
ander, verlangen naar herstel van orde.

De hoop dat rationele argumenten zullen overtuigen blijkt dus ijdel. Politieke 
communicatie is geen rationeel, maar affectief proces, gestuurd door 
mechanismen van retorische afstemming en aansluiting. Wie met redelijke 
argumentatie wil tegenspreken, verliest het debat al bij aanvang. Argumenten 
hebben geen kracht waar resonantie ontbreekt. Politieke taal functioneert 
hier niet als analyse, maar als herkenning. Niet als bewijsvoering, maar als 
identiteitsbevestiging. Zo wordt rede niet langer een gemeenschappelijk 
vertrekpunt, maar slechts één stijlfiguur in een gepolariseerde semantiek.

Verleiding #3 – Morele register bespelen: verontwaardiging 
uiten opgevat als teken van misplaatste hoogmoed

Wie tegenspel wil bieden aan een brutalistische stijl van bestuur en 
leiderschap, stuit al snel op een volgende verleiding die al even redelijk én 
riskant is: bespelen van het morele register. De neiging om grenzen te 
trekken, verontwaardiging te uiten en morele autoriteit te claimen lijkt 
vanzelfsprekend wanneer publieke normen worden overschreden. Toch blijkt 
juist dit moraliseren, hoe oprecht ook, vaak een volgende strategische valkuil. 
Niet omdat morele grenzen onbelangrijk zijn, maar omdat de manier waarop 
ze worden gearticuleerd in een politieke context waarin trollen aan de orde 
van de dag is een precies omgekeerd effect kan hebben.

De logica van trollen functioneert niet primair op het niveau van inhoud of 
overtuiging, maar op dat van status en ontregeling. Provocatie is hier geen 
middel om een standpunt over te brengen, maar om bestaande hiërarchieën 

Inhoudsopgave  →New Public Brutalism? 44



zichtbaar te maken en uit te dagen. In die context werkt morele 
verontwaardiging niet als correctie, maar als bevestiging: zij toont dat er 
een morele orde bestaat, dat er poortwachters zijn en dat bepaalde stemmen 
zich het recht toe-eigenen om te bepalen wat aanvaardbaar is. Voor iemand 
die wil trollen is dit geen bedreiging, maar een noodzakelijke voorwaarde 
voor vervolgoptreden.

Moreel spreken werkt in zo’n setting al snel contraproductief. Het gaat hier 
immers minder om normhandhaving dan om het demonstreren van moreel 
gelijk. Dat onderscheid is cruciaal. Normhandhaving veronderstelt een 
gedeeld kader waarin overtreding herkenbaar is en dat correctie gezag heeft. 
Juist op dat punt is een interventie via het moreel register hier kwetsbaar: 
zij kan óók worden gelezen als hoogmoed, als zelfgenoegzaamheid, als bewijs 
van een misplaatst idee van morele superioriteit. Daarmee verschuift het 
debat van inhoud naar status.

Die verschuiving raakt aan een risico dat wel is omschreven als het oproepen 
van statusminachting. Wanneer mensen het gevoel krijgen dat zij niet alleen 
ongelijk hebben, maar moreel inferieur worden verklaard, roept dat geen 
reflectie op maar wrok. Het morele appel wordt dan niet ervaren als 
uitnodiging tot betere argumenten, maar als vernedering. In zo’n context 
wordt een trollende leider zoals president Trump aantrekkelijk: niet ondanks 
zijn normoverschrijding, maar juist daarom. Hij belichaamt verzet tegen een 
morele elite die zich verheven acht.

De uitspraak van Hillary Clinton in 2016 over “the basket of deplorables” is hier 
illustratief. Wat bedoeld was als een afbakening van expliciet racistische en 
autoritaire opvattingen, werd door velen ervaren als een morele 
diskwalificatie van personen. Die ervaring van minachting bleek politiek 
explosief. Donald Trump hoefde er nauwelijks iets aan toe te voegen: hij kon 
de morele grens die Clinton trok moeiteloos herdefiniëren als bewijs van 
elitair dedain.

In een trollend discours werkt zoiets dus contraproductief. Elke morele 
veroordeling wordt gelezen als bevestiging van het vijandbeeld: de 
zelfverklaarde deugdzame elite tegenover “het volk”. Elke poging om grenzen 
te rekken of moreel gezag te claimen, wordt benut als munitie in een 
statusstrijd en gereframed als teken van moreel exhibitionisme: het expliciet 
tonen en uitventen van morele autoriteit als politiek wapen.

Daarmee wordt tegenspel misschien niet onmogelijk, maar wel veel 
complexer. Het vraagt om een vorm van normativiteit die minder declaratief 
en minder zelfbewust is. Grenzen moeten worden gehandhaafd zonder 

Inhoudsopgave  →New Public Brutalism? 45



theatrale verontwaardiging; waarden belichaamd zonder ze voortdurend te 
proclameren. Dat vergt institutionele consistentie, procedurele recht
vaardigheid en een zekere morele terughoudendheid. Niet omdat normen 
zwak zijn, maar omdat hun kracht ligt in vanzelfsprekendheid, niet in 
demonstratie.

In een politieke cultuur die wordt gekenmerkt door brutalistisch bestuur en 
wat we de logica van trollen hebben genoemd, is morele bescheidenheid geen 
zwaktebod maar strategische noodzaak. Wie zich laat verleiden tot morele 
escalatie, speelt het spel van de trol mee. Wie daarentegen weigert statusstrijd 
te voeren op morele gronden, ontneemt de trol precies wat hij nodig heeft: 
een tegenstander die zich verheven waant. 

Verleiding #4 - Mythe van het midden: tegenspreken door 
toe-eigening van de stem van de ‘stille meerderheid’?

Een vierde verleiding die zichtbaar wordt in de reactie op wat hier als New 
Public Brutalism is aangeduid laat zich omschrijven als een beroep op het 
‘stille midden’ of de ‘gematigde meerderheid’. Een groep waarvan dan wordt 
aangenomen dat zij de redelijkheid belichaamt, maar die zich (om onduidelijke 
redenen) zelden luid laat horen. 

De ‘silent majority’ is in de praktijk een retorische fictie: een amorfe buffer 
van morele autoriteit dat naar believen wordt geclaimd door links, rechts of 
het vermeende midden. Ze is niet democratisch afgebakend of empirisch 
vaststelbaar, en juist daardoor politiek bruikbaar. Wie zich erop beroept, 
hoeft geen coalities te bouwen of inhoudelijk debat te voeren: het volstaat 
zich te presenteren als haar enige ware vertegenwoordiger (vergelijkbaar met 
‘de wil van het volk’).

Het frame is moreel manipulatief. Wie zich verzet, wordt impliciet tot de 
extremen gerekend. Zo wordt de mildheid van de meerderheid niet alleen 
een schild tegen polarisatie, maar ook een wapen tegen afwijkende stemmen. 
Wat verloren dreigt te gaan, is precies wat democratie tot democratie maakt: 
conflict, meningsverschil en openbaarheid. Het stille midden is geen 
alternatief voor de flanken, maar een depolitiserende fantasie die debat 
inruilt voor gedragsmanagement en schijnbare consensus. En daar gedijen 
brutale leiders bij. 

De term silent majority werd in 1969 geïntroduceerd door Richard Nixon om 
steun te mobiliseren voor de oorlog in Vietnam, tegen een luidruchtige anti-
oorlogsbeweging. Ronald Reagan institutionaliseerde het frame verder: hij 

Inhoudsopgave  →New Public Brutalism? 46



positioneerde zich als spreekbuis van de “moral majority”, een moreel geladen 
versie van dezelfde stille massa. Door te claimen dat hun stem niet langer 
gehoord werd in media en politiek, creëerden Reagan en zijn strategen een 
vijandbeeld waarmee elk beleid kon worden gepresenteerd als herstel van 
een natuurlijke orde.

Dat morele mandaat is fundamenteel antidemocratisch, omdat het is 
gebaseerd op een niet-verifieerbare claim over wie de meerderheid vormt en 
wat zij wil. Dat is pure retoriek. Het vervangt representatie door representa
tiviteit: politici legitimeren zich niet langer via een mandaat, maar via een 
veronderstelde volkswil. Waar Reagan nog een klassiek conservatief ethos 
uitdroeg, brengt Donald Trump een meer disruptieve variant. Ook hij claimt 
namens een zwijgende meerderheid te spreken – niet de moralistische 
middenklasse, maar de boze, economisch gemarginaliseerde witte burger 
die zich verraden voelt door elites.

Trumps ‘silent majority’ brult op sociale media en in rallies. Het frame: er 
bestaat een ware volkswil, maar die wordt onderdrukt door de klassieke 
instituties en kan alleen door een buitenstaander worden gehoord en 
verstaan. Daarmee legitimeert Trump zijn aanvallen op media, rechtspraak 
en uiteindelijk de democratische rechtsorde zelf, culminerend in de 
bestorming van het Capitool in 2021.

Ook in Nederland duikt het frame van de ‘milde meerderheid’ op. Actiegroepen 
claimen op te komen voor de “redelijke” burgers buiten het geschreeuw van 
de flanken. Maar net als bij Reagan en Trump blijkt deze meerderheid vooral 
een retorische constructie: niet democratisch gedefinieerd of geverifieerd, 
maar moreel geclaimd. Marketing vervangt hier politieke ideologie. Waar 
Reagan wortelde in conservatisme en Trump in nationalistisch ressentiment, 
is het Nederlandse ‘milde midden’ vooral een communicatiestrategie. Het is 
een poging om participatie te suggereren en daadwerkelijk en fundamenteel 
verzet te neutraliseren. Het ‘redelijke midden’ is niet radicaal maar zou wel 
stil aanwezig zijn. 

Het idee van een stille meerderheid verleidt ons met een vals gevoel van 
consensus. Het stelt dat de meeste mensen redelijk zijn maar zwijgen, en dat 
luisteren naar hen de democratie zal herstellen. Wat dit negeert, is dat 
democratie niet gediend is bij stilte, maar bij debat en institutionele ruimte 
voor verschil. De roep om de milde meerderheid onderdrukt ruis en herstelt 
controle over het ‘redelijke’ publieke discours, zonder de onderliggende 
antidemocratische problematiek te bevragen. 

Inhoudsopgave  →New Public Brutalism? 47



Het frame van de stille meerderheid is zelden neutraal. Bedoeld als verbindend 
kan het juist uitsluiten, als morele camouflage voor machtspolitiek en 
institutionele verschuivingen. Waar Reagan de ‘moral majority’ gebruikte 
voor een conservatieve revolutie en ten behoud van de klassieke instituties, 
zet Trump zijn ‘silent majority’ in om die instituties juist te ondermijnen. 
Door zichzelf op te werpen als spreekbuis van een gematigde meerderheid 
zonder deze te definiëren of te consulteren, dreigt een nieuw soort brutaal 
populisme: dat van het redelijke midden. Het stille maar brutale midden, dat 
zich vereenzelvigt met de brutale leider. Zo wordt de democratie niet enkel 
bedreigd van buitenaf, maar ook uitgehold door haar eigen vermeende 
verdedigers. 

Verleiding #5 - Beroep op rechtsstaat als ‘bias’: tegenspel 
als uiting van antidemocratisch sentiment

Een vijfde en laatste reflex is het beroep op de rechtsstaat als neutrale 
scheidsrechter, in de hoop dat juridische instituties grenzen kunnen stellen 
aan politieke ontsporingen zoals NPB. Maar ook dit idee als tegenhanger van 
het New Public Brutalism staat onder druk. In Unter Beobachtung (2024) 
bekritiseert Philip Manow de toenemende ‘juridificering’ van politieke 
conflicten. Volgens hem wordt de rechtsstaat te vaak ingezet als bolwerk van 
een bestuurlijke elite die zich beroept op abstracte principes zodra electorale 
meerderheden niet langer het door hen gewenste beleid opleveren.

Manows stelling is provocatief maar relevant: het probleem van onze 
democratie is niet enkel het populisme, maar juist de structurele disbalans 
tussen recht en politiek. Wanneer vertrouwen in de politiek verdwijnt en 
conflicten via juridische weg worden afgedwongen, ontstaat een 
technocratisch bestuur waarin democratische beslissingen worden 
gemedieerd en uiteindelijk geneutraliseerd door niet-verkozen instituties.

Echter, we moeten oppassen met al te makkelijke ideeën over tegenspreken, 
zeker wanneer die worden geuit door of voor ‘ons soort mensen’. Het is 
verleidelijk om verkiezingsuitslagen die ons niet schikken te onderwerpen 
aan rechtsstatelijke waarborgen die de macht van de meerderheid beperken. 
Manow bekritiseert deze bias in de gevestigde orde en in de wetenschap: een 
elite die zich tot de democratie rekent zolang verkiezingen maar in lijn zijn 
met haar voorkeuren. Wordt dat anders, dan zoekt men bescherming in 
verdragen, instituties en abstracte regels, onder verwijzing naar een 
democratiebegrip dat steeds meer de codificatie van de status quo is 
geworden. Democratie wordt dan een stok om mee te slaan.

Inhoudsopgave  →New Public Brutalism? 48



Daarmee is het te eenvoudig om enkel (rechtse?) populistische leiders zoals 
Trump de schuld te geven van de erosie van democratie. Volgens Manow 
misbruikt juist de (linkse?) bestuurlijke elite de rechtsstaat om zich te 
verzetten tegen democratische meerderheden en zo elitaire vormen van gelijk 
te behouden. De huidige crisis van democratie en rechtsstaat wordt dus niet 
primair veroorzaakt door populisme, maar door een te sterke nadruk op 
constitutionele arrangementen die politieke besluitvorming juist beperken.

De nadruk op checks and balances, vooral via rechtbanken, heeft geleid tot 
een situatie waarin politieke conflicten juridisch worden uitgevochten. Dit 
ondermijnt het primaat van de politiek, dat essentieel is voor een levende 
democratie. Populisme is in deze lezing geen oorzaak maar een symptoom 
van de structurele spanning tussen recht en politiek. Manow pleit dan ook 
voor een herwaardering van politieke strijd en meerderheidsbeslissingen, 
zonder de rechtsstaat zelf te verwerpen. 

Een beroep op de rechtsstaat is dus niet automatisch legitiem: wie juridische 
beperkingen van politiek verdedigt, loopt het risico zich te vereenzelvigen 
met antidemocratisch elitisme. De rechtsstaat verliest dan zijn bindende 
kracht en wordt een partijdige actor, unter Beobachtung, inderdaad. Zo dreigt 
constitutionele bescherming te verworden tot een strategie van status 
quo-behoud. 

Inhoudsopgave  →New Public Brutalism? 49



6.	 Voorbij Brutalisme? 
Tegenspel bieden aan de 
tijdgeest

Asymmetrische framing in het tijdperk van Trump
De brutalistische stijl van Donald Trump zorgt voor een ongekende 
intensiteit en directheid in het politieke en publieke debat. Zijn 
polariserende en provocerende manier van communiceren stelt 
traditionele vormen van tegenspraak sterk op de proef. De instinctieve 
reactie in klassieke debatlogica is vaak geweest: tegenargumenten 
formuleren, stellingen weerleggen, woorden en uitspraken corrigeren, 
bewijzen presenteren of morele autoriteit aanvoeren. In veel gevallen blijkt 
deze aanpak echter beperkt effectief, omdat Trumps stijl de klassieke 
verwachtingen van redelijkheid en logica uitdaagt en omdat zijn aanhang 
zich niet primair laat overtuigen door argumentatieve interventies of 
rationele ontkrachting.

Het zoeken is naar een andere benadering waarin de focus niet ligt op het 
bestrijden van zijn uitspraken, frames of provocaties, maar op het 
verleggen van het gesprek op een wijze die andere dimensies van het 
publieke domein voor het voetlicht brengt. Door een alternatieve 
interpretatieruimte te openen die uitgaat van een heel andere 
tegenstelling, schuift de horizon van het gesprek. De oorspronkelijke 
uitspraken blijven in zin bestaan, maar hun invloed op het debat 
vermindert doordat aandacht en betekenisgeving van het publiek zich 
herverdelen.

In klassieke debatlogica is het idee: een bewering wordt gedaan, een 
tegenargument wordt ingebracht, en vervolgens wordt de uitwisseling 
afgesloten in een of andere vorm van (minimale) consensus of dominantie 
van de meest overtuigende lijn. Dit model veronderstelt dat argumenten 
elkaar op een wederzijds confronterende, rationele manier kunnen 
ontkrachten. 

Trumps stijl doorbreekt dit model systematisch. Zijn communicatie werkt 
vaak op affect, symboliek, herkenning en provocatie, en maakt gebruik van 
herhaling, simplificatie en theatrale logica. Elke poging tot traditionele 
weerlegging – statistieken, feitenchecks, rationele nuance – wordt daardoor 
vaak genegeerd, weggewuifd of door zijn aanhang zelfs geïnterpreteerd

Inhoudsopgave  →New Public Brutalism? 50



als bevestiging van het idee van een “systeem dat tegen hem is”. In dit licht 
is het klassieke model van argument en tegenargument niet alleen 
ineffectief, het kan zelfs contraproductief werken: het versterkt de 
bestaande aandacht op de provocatie en legitimeert het narratief van 
aanval en slachtofferrol dat inherent is aan New Public Brutalism.

Alternatief is het actief verleggen van het gesprek. Niet als poging om 
Trumps inbreng direct te weerleggen of te ontkrachten, maar vanuit een 
strategie die de dialoog, publieke aandacht en perceptie op een andere as 
van betekenis zet. 

Het draait daarbij om een strategie van verplaatsing, niet van confrontatie; 
van creatie van nieuwe tegenstellingen, niet van ontkrachting van 
bestaande. Conceptueel correspondeert dit met het idee van asymmetrische 
communicatie: de nieuwe inhoud functioneert onafhankelijk van de 
initiële provocatie en behoudt een eigen logica en autoriteit, waardoor het 
publiek andere perspectieven kan verkennen en de dominantie van het 
oorspronkelijke narratief kan worden verzwakt.

Invloed is hier niet een kwestie van zoveel mogelijk argumenten 
weerleggen, maar draait om het vermogen de spelregels van de confrontatie 
te transformeren, door nieuwe vragen, thema’s of perspectieven naar voren 
te brengen. In dit perspectief van asymmetrische framing wordt publieke 
discussie minder een wedstrijd rond aandacht en ophef via slimme 
provocatie en meer een veranderlijk veld van dynamische 
betekenisvorming.

We betogen dat de verleidingen die in het vorige hoofdstuk zijn beschreven 
de dominante politieke reflexen zijn op NPB. Feiten aandragen, argumenten 
opvoeren, morele autoriteit claimen, op stem brengen van een toegeëigende 
stille meerderheid, een beroep doen op de klassieke instituties van de 
rechtsstaat: stuk voor stuk zijn het klassieke pilaren van het (liberale) 
democratische denken. Maar tegenover een politiek discours dat structureel 
leunt op semantische ontregeling, affectieve mobilisatie, symbolische 
vereenvoudiging en institutionele delegitimatie, schieten ze in principe en 
in praktijk tekort, zo stellen we vast. Het is een pijnlijke waarheid, maar wel 
één die we onder ogen moeten durven zien. Ze appelleren namelijk aan 
veronderstellingen over waarheid, rede, representatie en legitimiteit die niet 
langer breed gedeeld worden. Sterker nog, ze zijn zelf kwetsbaar voor 
retorische kaping en dienen als munitie voor verdere brutalisering van de 
macht. 

Inhoudsopgave  →New Public Brutalism? 51



De uitdaging is dan ook niet slechts om New Public Brutalism te weerspreken, 
maar om te onderkennen dat het maar moeilijk weerlegbaar is met ‘klassieke’ 
middelen, zoals hierboven betoogd. De strijd is niet slechts ideologisch-
inhoudelijk, maar epistemologisch, affectief en institutioneel. Tegenmacht 
begint dan niet bij ‘correctie’, maar bij herijking van het publieke domein 
zelf. Van wat we beschouwen als publieke ruimte waarin verschil ertoe doet. 
Van het herwaarderen van onzekerheid. En van de betekenisstrijd die niet 
uit te bannen is maar wel te verdragen. Dus wat werkt dan wel? Vier 
denksporen werken we hierna uit.

Spoor 1 - Niet schaarste maar overvloed: voorbij het 
cynisme van NPB

New Public Brutalism is in de kern een politiek van onttovering. Ze ageert 
tegen de ‘deep state’, maar biedt geen alternatief behalve afbraak, confrontatie 
en anti-establishment symboliek. Om de gevleugelde uitspraak van Alfred 
Pennyworth te gebruiken uit de film The Dark Knight (2008): “Some men just 
want to watch the world burn”. De stijl is hard en rancuneus, maar inhoudelijk 
nauwelijks echt constructief. Destructie staat vrijwel altijd boven creatie. 
Onder het verlangen naar daadkracht en nabijheid schuilt vooral diep 
wantrouwen in instituties en expertise. Het resultaat is een politiek van 
afbraak, waarin de administratieve staat wordt gereduceerd tot vijandbeeld 
en beleid tot spektakel en sentiment.

In Nederland zien we dit in de politieke retoriek van ‘rechts’, waar die spreekt 
over “nep-parlement” en “kartelpartijen”, maar ook in mede door ‘links’ 
aangezwengelde politieke discussies over de toeslagenaffaire en de stikstof
crisis: ambtenaren en instituties worden afgeschilderd als ‘onwillige 
blokkades’, en complexe problemen worden gereduceerd tot simpele 
vijandbeelden. NPB voedt de illusie dat een charismatisch leider de 
bureaucratie kan ‘slopen’ en alles kan regelen.

Tegen deze achtergrond is Abundance (2025) van Ezra Klein en Derek 
Thompson een opvallende interventie. Hun stelling: de democratische staat 
moet zichzelf heruitvinden op basis van een ethos van overvloed in plaats 
van schaarste. Niet economisch, maar cultureel-politiek. Waar NPB de logica 
van schaarste radicaliseert, het idee dat er “niet genoeg” is aan middelen, 
ruimte of vertrouwen, pleiten zij voor een bestuurscultuur die durft te 
bouwen, leveren en vernieuwen. Niet minder overheid, maar een andere: 
scheppend in plaats van defensief.

Inhoudsopgave  →New Public Brutalism? 52



De stagnatie in veel democratieën is volgens hen geen kwestie van echte 
tekorten. Middelen, kennis en publieke steun zijn vaak aanwezig; wat 
ontbreekt is handelingsvermogen. In Nederland toont het woningtekort hoe 
regelgeving, juridisch vernuft en politieke verdeeldheid echte bouwprojecten 
blokkeren. De overheid treedt daardoor op als beheerder van risico’s, niet als 
bouwer van publieke waarden. In dat vacuüm bloeit het brutalisme en 
ontstaat er ruimte voor iets anders.

Klein en Thompson raken de culturele kern van NPB. Brutalisme trekt aan 
omdat het voelt alsof democratie niets kan. Politieke daadkracht wordt 
geprojecteerd op figuren die regels negeren, instituties uitdagen en 
“doorpakken”, populistische beloftes om “de bureaucratie te slopen” of “het 
roer radicaal om te gooien” illustreren dit. Het brutalisme biedt zo een illusie 
van herstel: orde, identiteit en moraliteit, maar weinig echte beleidsimpact.

Daartegenover pleiten Klein en Thompson voor zichtbare democratische 
effectiviteit: een overheid die levert op publieke waarden en daarmee 
legitimiteit hervindt. Abundance is geen beleidsethiek van grenzeloze groei, 
maar een bestuursfilosofie die publieke ambitie weer ruimte geeft. In plaats 
van beleid te begrenzen uit angst voor mislukking, pleiten zij voor durf in 
het algemeen belang – mét risico’s, maar ook met visie.

Dit vormt een alternatief voor de verlammende tegenstelling tussen 
technocratie en autoritarisme. Abundance erkent checks and balances en 
rechtsbescherming, maar stelt dat deze niet mogen uitmonden in bestuurlijke 
inertie. Het is geen pleidooi voor minder democratie, maar voor meer 
doelgerichte democratie: een democratie die haar waarden belichaamt in 
tastbare resultaten.

Juist daardoor biedt het een weerwoord aan het illiberale verlangen dat ook 
in Nederland resoneert: de roep om “echte Nederlanders”, “volkssoevereiniteit” 
en het terugdraaien van “bureaucratische blokkades”. Als democratie niets 
meer doet, wordt ze een proceduremachine. Maar als ze weer bouwt aan 
publieke waarden, maakt het een zoektocht mogelijk van een nieuw breed 
gedragen overheidsziel.

Abundance is ook een oproep tot institutionele verbeelding. Waar NPB 
cynisme zaait over “het systeem”, vragen Klein en Thompson om hernieuwd 
geloof in de staat als morele actor. Pas als we de overheid weer kunnen zien 
als kracht ten goede, ondanks of dankzij haar complexiteit, wordt politieke 
hoop voorstelbaar. 

Inhoudsopgave  →New Public Brutalism? 53



Wat abundance biedt, is niet alleen een beleidskader, maar een cultuur
filosofische correctie op NPB: tegenover theatrale afrekeningen met “de elite” 
of simplistische roep om “echte mensen in plaats van ambtenaren” plaatsen 
zij zorgvuldige daadkracht, gedeelde ambitie en publiek vertrouwen. Een 
treffend voorbeeld van NPB, waarbij het publieke een andere invulling krijgt, 
biedt de campagne van Zohran Mamdani, als burgemeester van New York. 
Hij belichaamt een heel ander soort brutalisme dan Trump. Zijn 
confronterende stijl en anti-establishment retoriek komen overeen, net als 
zijn sterke sociale mediaprofiel. Verschil is alleen dat het uitdagen van de 
gevestigde instituties en het presenteren van zichzelf als de ware 
vertegenwoordiger van het volk, hier gepaard gaat met de configuratie van 
een publieke en sociaaldemocratische verbeelding van de stad. Gratis en 
betaalbare voorzieningen (woningen, openbaar vervoer en kinderopvang) 
belichamen publieke waarden die dwars door ‘het volk’ en ‘publieke 
instituties’ lopen. Vijanden zijn er nog steeds, maar ze zijn van een heel 
andere orde. 

Abundance betekent dan radicale verantwoordelijkheid. Niet voor behoud, 
maar voor vernieuwing. Niet vanuit angst, maar vanuit het besef dat goed 
bestuur risico’s vergt, en dat vertrouwen groeit wanneer publieke waarden 
realiseerbaar worden. In de context van NPB is dat wellicht het meest 
subversieve voorstel: herstel via verbeelding, niet via verharding. Een bestuur 
dat optreedt voor het pluriforme collectief, niet slechts tegen het systeem. 
Abundance laat zien dat democratie niet hoeft te capituleren voor 
brutalistische politiek, mits zij zichzelf durft uit te vinden als katalysator 
van publieke hoop. Kortom, brutalisme kan óók worden ingezet voor 
radicaaldemocratische projecten, mits we de antidemocratische aspecten 
afpellen en de brede publieke en politiserende potentie ervan durven te 
omarmen. 

Spoor 2 - Niet vijandschap maar goed voorouderschap: 
voorbij de hijgerigheid van NPB

In het licht van de toenemende invloed van New Public Brutalism is het 
noodzakelijk om fundamenteel na te denken over wat publieke 
verantwoordelijkheid in de 21e eeuw zou moeten inhouden. NPB, als stijl van 
politiek en bestuur, stelt scherpe vragen bij de legitimiteit van bureaucratie, 
de rol van instituties, en het monopolie op waarheid van gevestigde kennis. 
In die zin kan deze stroming worden gezien als een radicale poging tot 
herijking van de democratie: van technocratie naar directe zeggenschap, van 
systeem naar karakter, van procedure naar daadkracht. Maar hoe wenselijk 
deze wending ook op bepaalde momenten kan lijken, ze draagt ook het risico 

Inhoudsopgave  →New Public Brutalism? 54



in zich van een verontrustende kortzichtigheid. Vooral waar het gaat om onze 
verhouding tot de toekomst.

De filosoof Roman Krznaric (2020) stelt in De goede voorouder dat onze 
samenleving fundamenteel tekortschiet in het denken over en handelen naar 
de belangen van toekomstige generaties. Hij spreekt in dit verband over de 
kolonisatie van de toekomst: we behandelen de komende eeuwen als een 
niemandsland, waarin we straffeloos schade kunnen deponeren – 
klimaatschade, ecologische instorting, technologische risico’s. Deze kritiek 
biedt een krachtig tegenwicht aan het tempo- en machtsdenken van NPB, 
waarin politieke legitimiteit vooral wordt gezocht in zichtbare daadkracht, 
directe betrokkenheid en het loskomen van trage, ‘ver van de burger 
verwijderde’ instituties.

Krznaric herinnert ons eraan dat tijd misschien wel de vergeten dimensie 
van onze democratie is. Juist daar ligt de blinde vlek van het brutalistische 
bestuur: het behandelt urgentie vooral als een kwestie van het nu, van directe 
afrekening en zichtbare resultaten. Niet als een moreel appel tot 
verantwoordelijkheid op termijn. Maar een politiek die zich laat leiden door 
wat Krznaric het ‘marshmallowbrein’ noemt – de jacht op onmiddellijke 
beloning – loopt vroeg of laat vast. De klimaatcrisis, biodiversiteitsverlies en 
toenemende systeemrisico’s vragen niet om brutale snelheid, maar om 
diepzinnige vertraging. Het vergt een nieuwe ethiek via een ander tijdsbesef. 

Dat is geen pleidooi voor passiviteit of procedurefetisjisme. Integendeel: 
Krznarics filosofie biedt juist een activistische grondslag voor wat een moreel 
verantwoorde tijdrebellie kan zijn. In plaats van de gevestigde orde te 
bevechten via populistische retoriek van het ‘hier en nu’, pleit hij voor de 
cultivering van het vermogen van mensen om over generaties heen te 
plannen, te bouwen en verantwoordelijkheid te nemen. De Duitse filosoof 
Peter Sloterdijk heeft het ook wel eens over het bouwen van kathedralen, dat 
vaak eeuwen kostte, in tegenstelling tot het actuele korte-termijn ‘project-
denken’. Hier ontstaat een alternatief type politiek leiderschap: niet louter 
beoordeeld op moed en persoonlijkheid, maar op het vermogen om 
representatief te zijn voor hen die nog niet geboren zijn. Dat vraagt om een 
radicale uitbreiding van wat we onder democratische legitimiteit verstaan: 
niet alleen het volk van nu, maar ook het volk van straks heeft recht op 
zeggenschap.

De kritiek van NPB op bureaucratie en technocratie is niet zonder grond. 
Instellingen zijn vaak log, traag en niet zelden moreel ambivalent in het licht 
van de grote uitdagingen van onze tijd. Maar waar NPB die logheid te lijf gaat 
met gepersonaliseerd, daadkrachtig bestuur en het wantrouwen tegenover 

Inhoudsopgave  →New Public Brutalism? 55



expertise, schuift Krznaric een andere oplossing naar voren: institutionele 
vernieuwing die recht doet aan intergenerationele rechtvaardigheid. 

Een diepere botsing tussen NPB en het gedachtegoed van Krznaric ligt in 
hun respectieve omgang met kennis. Waar NPB zich met argwaan richt op 
academische en professionele expertise, uit naam van pluralisme en 
volkszeggenschap, benadrukt Krznaric juist het belang van ideeën als morele 
motor van verandering. Maar ook hier is een brug denkbaar. De toekomst is 
immers bij uitstek het domein waar ervaringskennis faalt – waar geen 
precedent, geen directe beleving, geen ‘common sense’ soelaas biedt. Juist 
daarom is langetermijndenken een daad van radicale verbeelding, die ruimte 
laat voor pluraliteit aan ideeën, maar ook vraagt om integriteit en 
zorgvuldigheid. 

New Public Brutalism functioneert in bepaalde situaties als retorisch 
breekijzer. Het kan als zodanig de broodnodige disruptie teweegbrengen in 
een verstarde status quo. Maar haar waarde staat of valt met het vermogen 
om meer te doen dan slechts bestaande instituties afbreken. Wat ontbreekt 
in de brutalistische stijl is een ethiek van duurzaamheid: een normatief 
kompas dat zich niet alleen richt op nabijheid in ruimte, maar ook op 
nabijheid in tijd. ‘De kracht van hier’ wordt pas werkelijk krachtig als ze ook 
wordt verbonden met ‘de kracht van later’. Hier hoort ook de intergenerationele 
rechtvaardigheid bij van het lijden van het verleden. Dat wil zeggen, tot slaaf 
gemaakten, gedwongen (contract)arbeiders en queer gemeenschappen, wiens 
stemmen we niet moeten vergeten in de lange lijnen van de geschiedenis. 

In een wereld waarin korte termijn dominant is geworden – in politiek, 
media, economie en zelfs ons dagelijks gedrag – is het cultiveren van 
langetermijndenken op zichzelf al een vorm van tegenmacht. Krznarics 
oproep tot ‘tijdrebellie’ biedt daarmee een alternatief dat zowel urgent als 
verdedigbaar is: niet als conservatieve verdediging van bestaande instituties, 
maar als moreel progressieve inzet om onze democratie uit te breiden in de 
tijd. De vraag is dus niet óf we moeten veranderen, maar welke richting die 
verandering moet opgaan. Brutalisme zonder toekomstvisie is destructief. 

Om goede voorouders te worden, zoals Krznaric bepleit, hebben we meer 
nodig dan retoriek en rebellie. We hebben instellingen nodig die hun 
legitimiteit ontlenen aan het vermogen om over generaties heen te denken. 
Generaties voor én na ons. We hebben leiders nodig die niet alleen de onvrede 
van nu representeren, maar ook de rechten van hen die nog geen stem hebben. 
En we hebben een publieke sfeer nodig waarin ideeën strijden op inhoud, 
niet alleen op volume. Alleen dan kan een politiek van de toekomst 

Inhoudsopgave  →New Public Brutalism? 56



daadwerkelijk eigendom worden van het volk – in plaats van slechts een echo 
van het heden.

Spoor 3 - Niet redden maar rouwen: stervensbegeleiding 
voor NPB faciliteren

New Public Brutalism is een bestuursstijl die niet alleen hardvochtig is 
(confrontatiegericht, vol symbolische gewelddadigheid en rancuneus), maar 
naar ons idee ook uitdrukking van existentiële uitputting. De moderniteit 
die ons ooit voedde met ‘vooruitgangsdenken’, maakbaarheid en humanitaire 
idealen is ons langzaamaan aan het ontvallen, en wat (schijnbaar!) alleen 
overblijft is fatalisme en onbestuur als basis voor bevrijding van bestuur en 
beleid.

Waar NPB zich presenteert als ongepolijst en daadkrachtig, herbergt het 
onder de oppervlakte een cultuur van vermoeidheid en cynisme: een soort 
postmoderne wrok tegen de moderniteit zélf, vermomd als strijdlust. Het 
lijkt erop dat het enige dat ons rest is het bouwen van muren, mentaal, fysiek 
en politiek. De institutionele technocratische reflexen van worden verworpen, 
maar niet vanuit een visie op wat ervoor in de plaats zou moeten komen. 
Eerder als poging om bevrijding te vinden in de puinhoop die overblijft. 
Wellicht verklaart dat de populariteit van dystopische sci-fi films en series. 
In die zin is NPB niet alleen hard, maar ook wanhopig. Het roept geen nieuwe 
wereld op, maar verdedigt wat er overblijft als de belofte van de oude is 
gestorven.

Tegen deze achtergrond kan Vanessa Andreotti’s Hospicing Modernity (2021) 
ons helpen aan een volkomen andere taal en toon. Niet optimistisch, niet 
oplossingsgericht, maar wel net zo radicaal eerlijk. Waar New Public 
Brutalism zich vastklampt aan ressentiment en een verkrampt verlangen 
naar vroeger (‘Make America Great Again’, ‘Nederland weer voor de 
Nederlanders’), stelt Andreotti dat het tijd is om de illusie van controle zelf 
los te laten. Waar NPB zijn energie ontleent aan ressentiment, roept Andreotti 
op tot rouw. Waar de brutalistische bestuursstijl zijn kracht zoekt in 
confrontatie en symbolisch geweld, houdt Andreotti ons voor dat precies 
deze reflexen, namelijk de wil tot beheersing en overmeestering, zelf het 
probleem zijn. 

Waar het brutalisme zich presenteert als uitdrukking van nostalgie, 
retorische kracht en symbolisch geweld, nodigt Andreotti (2021) ons uit om 
juist te voelen wat zoiets doet en te rouwen. Haar metafoor van ‘Hospicing 
Modernity’ vraagt een omkering van alles wat we geleerd hebben: geen 

Inhoudsopgave  →New Public Brutalism? 57



oplossingsgerichtheid, maar verliesbereidheid. Geen systeemdenken, maar 
relationele afstemming. Geen redderslogica, maar gedeelde verantwoordelijk
heid voor het eindspel van een wereldbeeld.

Dat vraagt niet om harde keuzes, maar om zachte aandacht. En vooral: niet 
om snelle oplossingen, maar om relatie maken met elkaar, met de 
geschiedenis, met onze plaats in de wereld. Zo bezien is Hospicing Modernity 
niet alleen een spiritueel of filosofisch werk, maar ook een politieke 
interventie. Geen manifest in de klassieke zin, maar een stille onderstroom 
die haaks staat op de brute theatraliteit van New Public Brutalism. Waar de 
een beleid maakt vanuit distantie, nodigt de ander uit tot nabijheid. Waar de 
een opereert vanuit het schema van redder-slachtoffer-dader, ontmantelt de 
ander dat soort schema’s als koloniale erfenis. 

De vraag die Andreotti stelt is: “Wat zijn we bereid te verliezen om ruimte te 
maken voor iets anders?”. Dat is een radicale tegenvraag aan het dominante 
bestuursethos. Want zolang beleid slechts gericht is op behouden, 
optimaliseren of beheersen, blijven we steken in de logica die het probleem 
veroorzaakte. Dat geldt primair voor NPB, maar in zekere zin ook voor andere 
modernistische bestuursstijlen zoals publiek management (NPM) en publiek 
governance (NPG).

Als New Public Brutalism de schaduw of inherente transgressie is van het 
moderniteitsproject, dan is Andreotti’s werk een poging om ons terug te 
brengen naar het veld van het menselijke: relationeel, zoekend en levend. Het 
is een uitnodiging om te oefenen in een andere manier van zijn, waarin we 
niet langer alles hoeven te weten, op te lossen of te controleren, maar waarin 
we het onzekere durven bewonen, samen. In deze radicale kwetsbaarheid 
schuilt een ethiek die NPB onmogelijk kan vatten.

In haar boek Kwetsbaar benadert Marguerite  van den Berg (2025) 
kwetsbaarheid als politieke ethiek door te erkennen dat politieke 
besluitvorming altijd ingebed is in sociale, ecologische en relationele 
afhankelijkheden. Omdat alles kwetsbaar is, en kapot kan, is precies dat de 
ingang voor radicale solidariteit. Van den Berg stelt dat ethiek niet losstaat 
van de praktijk, maar juist ontstaat in de confrontatie met kwetsbare posities 
en de gevolgen van bestuur en beleid voor degenen die weinig macht hebben. 
Kwetsbaarheid is hierbij geen zwakte, maar een analytisch en normatief 
startpunt: het laat zien waar zorg, solidariteit en verantwoordelijkheid nodig 
zijn. Publiek bestuur wordt dan pas legitiem wanneer ze rekening houden 
met de kwetsbaarheid van mensen, gemeenschappen en ecologische systemen, 
en hun onderlinge afhankelijkheid. Zo wordt politiek een oefening in zorg, 
inclusie en intergenerationele verantwoordelijkheid.

Inhoudsopgave  →New Public Brutalism? 58



Waar NPB zichzelf presenteert als correctie op een falend systeem, laten 
Andreotti en Van den Berg zien dat deze correctie vaak slechts een herhaling 
is van dezelfde onderliggende logica: die van verzet zonder échte verbeelding, 
van daadkracht zonder compassie, van strijd zonder solidariteit. De echo van 
het systeem blijft klinken in het schreeuwen ertegen. Wat Andreotti vraagt, 
is ongemakkelijker, juist omdat het minder houvast biedt. Ze stelt niet dat 
we het systeem kunnen repareren, maar dat we onszelf moeten leren 
verhouden tot het einde ervan. Daarmee is haar werk geen kritiek in de 
klassieke zin, maar een existentiële uitnodiging: om te leren sterven aan de 
illusies van beheersing, superioriteit en afzondering, die aan de moderniteit 
en kolonialiteit en aan haar bestuurlijke uitwassen ten grondslag liggen. 

Tegenover de theatrale kracht van NPB plaatsen Andreotti en Van den Berg 
iets wat op het eerste gezicht zwak lijkt: kwetsbaarheid, rouw, tijd nemen, 
leren verdragen. Maar daarin schuilt een verborgen kracht die in het 
brutalistische repertoire noodzakelijk ontbreekt: de kracht om werkelijk te 
veranderen zonder opnieuw te willen domineren. Waar NPB inzet op 
mobilisatie van ongenoegen, nodigen Andreotti en Van den Berg uit tot het 
vertragen van reflexen. Niet door de wereld te verlaten, maar door er dieper 
in aanwezig te zijn.

Het is deze aanwezigheid die Hospicing Modernity en Kwetsbaar politiek 
maken: niet als manifesten, maar als brede onderstroom. Niet als claim op 
waarheid, op de juiste toolkit, maar als oefening in afleren. En zo worden de 
werken van Andreotti en Van den Berg, net als dat van Krznaric, uiteindelijk 
een tegenstem die het brutalisme niet direct confronteert, maar ondergronds 
ondermijnt: door het niet te spiegelen, maar juist los te laten. Wat zij bieden 
is geen model of programma, maar een houding. En misschien is dat precies 
wat we nodig hebben in een tijd waarin systemen sterven en schreeuwers de 
overhand lijken te krijgen. Niet meer antwoorden, maar betere vragen. Niet 
meer controle, maar meer moed om in het onbekende te blijven staan. 

Spoor 4 – Zacht brutalisme als basis voor publieke 
tegenspraak 

Zoals meermaals benoemd in dit essay, je baseren op ‘de feiten, argumenten 
en morele principes’ is hopeloos naïef in het reageren op NPB. Toch willen 
we deze basis voor (interne) tegenspraak hiermee zeker niet afdoen als totaal 
irrelevant. Tegenspraak is in bestuurlijke zin een fragiel goed. Ze wordt vaak 
genegeerd, maar is en blijft onmisbaar. In tijden van NPB krijgt tegenspraak 
alleen een paradoxaal karakter. NPB leunt op symbolische vereenvoudiging, 
daardoor worden feiten ‘opinies’ en rechtsstatelijkheid klinkt ouderwets en 

Inhoudsopgave  →New Public Brutalism? 59



traag. Toch is juist dáár tegenspraak waardevol: niet omdat ze altijd effectief 
is, maar omdat ze een herinnering vormt aan publieke rede binnen de 
institutionele orde.

Loyale en ambtelijke tegenspraak behoren tot de klassieke fundamenten van 
de democratische rechtsstaat. Maar in een context waarin die fundamenten 
zelf worden bevraagd, verandert hun betekenis. De ambtenaar die bijvoorbeeld 
bezwaar maakt tegen het eendimensionale kabinetsstandpunt over Israël, 
beroept zich niet alleen op internationale verdragen, maar herinnert de staat 
aan zijn eigen morele contract met de bredere wereldgemeenschap. En de 
beleidsmaker die de fixatie op ‘groene groei’ en ‘innovatie’ nuanceert, stelt 
niet simpelweg een alternatief voor, maar legt de vinger bij een 
epistemologisch probleem: de onmogelijkheid van oneindige groei binnen 
eindige ecologische grenzen (Hickel, 2020). Zulke tegenspraak is een vorm 
van institutioneel activisme, dat wil zeggen, een poging om instituties tegen 
hun eigen verharding te beschermen (Pettinicchio, 2012). Daarbij vertroebelt 
het onderscheid tussen ‘binnen’ en ‘buiten’ de organisatie. Het publieke 
engagement staat centraal, met oog voor grondwettelijke kaders en een 
radicaaldemocratische ethiek. 

Maar tegenspraak is niet alleen een remedie tegen brutaliteit, ze kan zélf ook 
de vorm aannemen van zacht contra-brutalisme. Een ambtenaar die met kille 
precisie verwijst naar de Grondwet, verdragen of empirische onderbouwing, 
kan daarmee zachtaardig maar krachtig (tegen)geweld uitoefenen richting 
brutaal leiderschap. Het is symbolisch tegengeweld in de vorm: beleefd, 
rationeel, maar niet zonder affect en effect. Zacht brutalisme is het 
disciplinerende en institutionele tegendeel van populistische brutaliteit. Het 
gebruikt de taal van redelijkheid, argument en rechtsstatelijkheid om een 
tegenkracht te organiseren. En dan niet als koude bureaucratie, maar als 
performatieve zorg voor het publieke domein. Waar NPB de emotie mobiliseert 
om instituties te ondermijnen, mobiliseert zacht brutalisme de instituties 
zelf om de brede gemeenschappelijke ruimte van de democratie te 
beschermen.

Ambtelijke tegenspraak die zich baseert op feiten, wetten en argumenten is 
dan niet ouderwets, maar eerder ethisch en existentieel. Ze herinnert eraan 
dat waarheid en rede misschien wel wankel zijn in het licht van NPB, maar 
niet volledig willekeurig. Dat maakt haar waardevol, ook als ze “niks uithaalt”. 
Het gaat immers niet alleen om effectiviteit, maar om institutionele trouw 
en om het volhouden van redelijkheid als publieke praktijk.

Tegenspraak en zelfs een zekere rebelsheid zijn zo deel van het ambacht: een 
vorm van ambtelijk vakmanschap waarin rationaliteit en solidariteit elkaar 

Inhoudsopgave  →New Public Brutalism? 60



versterken (Den Uijl e.a., 2025). Dat vraagt om het bijeenbrengen van 
grondwettelijke argumenten en een ethos van radicale inclusiviteit. Tegen 
de verharding van NPB biedt tegenspraak dan geen simpele correctie, maar 
een herijking van het publieke domein zelf: een herinnering dat macht alleen 
betekenisvol is wanneer zij wordt tegengesproken. In dat besef schuilt de hoop 
dat ook zachte vormen van brutalisme, zoals zorgvuldigheid, feitelijkheid en 
standvastigheid, een radicale daad van publieke zorg kunnen zijn.

Inhoudsopgave  →New Public Brutalism? 61



7.	 Voorlopige eindstand: na 
fatalisme naar optimisme?

Wreedheid: slechts tijdelijke aantrekkingskracht…
Het presidentschap van Donald Trump maakt duidelijk hoe New Public 
Brutalism werkt. Grensoverschrijdend gedrag, persoonlijke aanvallen en 
flagrante schendingen van conventies staan als stijlkenmerken centraal. 
Het valt niet te ontkennen: zoiets kan krachtige emotionele resonantie 
oproepen. Voor mensen die zich angstig, boos of machteloos voelen, biedt 
het tenminste tijdelijk een gevoel van verlichting: eindelijk voelt het alsof 
iemand het uitspreekt wat zij zelf niet durven zeggen, eindelijk krijgt 
frustratie een richting, eindelijk is er iemand die iets doet.

Toch is deze aantrekkingskracht vluchtig. Met het hernieuwd aantreden 
van Trump als president van de Verenigde Staten kreeg de intensiteit van 
provocatieve wreedheid een zeker momentum; via een bijna magnetische 
vibe die niet alleen zijn ‘base’ ervan overtuigde dat er een grote verandering 
aanstaande zou zijn. In de praktijk blijkt echter dat dit soort energie 
moeilijk te vertalen is naar duurzame politieke steun. Wreedheid en 
confrontatie kunnen mensen tijdelijk mobiliseren, maar ze bieden geen 
echte oplossingen voor de problemen die het dagelijks leven van burgers 
bepalen: economische onzekerheid, gezondheidszorg, sociale cohesie, 
veiligheid. Zodra deze realiteiten zichtbaar worden, begint het 
oorspronkelijke enthousiasme te haperen.

Dezelfde mensen die zich aanvankelijk lieten meevoeren door de vibe van 
ongegeneerde hardheid, worden nu geconfronteerd met het besef dat 
provocatie op zichzelf geen beleidsresultaten oplevert. Voor velen rijst de 
vraag: wat blijft er over als de emotionele opluchting die de confrontatie 
bood, wegebt en de praktische uitdagingen zich opstapelen? De beperkte 
marge van eerdere verkiezingsoverwinningen laat zien dat de kiezers niet 
automatisch bereid zijn wraakpolitiek eindeloos te blijven belonen.

Een belangrijk mechanisme in dit afnemende enthousiasme is het contrast 
tussen de strijdvaardige vibe en de realiteit van governance. Tijdens zijn 
eerdere campagnes genereerde Trump een sfeer van rebellie, van 
tegenmacht en van dramatisch verzet tegen de gevestigde orde. 

Inhoudsopgave  →New Public Brutalism? 62



Die vibe had iets van een catharsis: boosheid, angst en frustratie kregen een 
uitweg, en de beweging kon tijdelijk een gevoel van gemeenschappelijke 
empowerment creëren. Maar naarmate beleidsproblemen, economische 
gevolgen en institutionele grenzen zichtbaar worden, begint het publiek te 
merken dat emotionele resonantie alleen niet volstaat. Wreedheid kan 
verleiden en om zich heen slaan, maar ze kan niet bouwen. 

Het afnemen van de Trump-vibe illustreert ook een bredere democratische 
dynamiek: politieke stabiliteit en duurzame steun ontstaan niet uitsluitend 
via emoties, maar door een combinatie van affectieve aantrekkingskracht 
en geloofwaardige inhoud. Leiders kunnen een beweging tijdelijk 
mobiliseren door confrontatie, provocatie of wraak, maar wanneer 
uiteindelijk de vraag zich opdringt: “Wat biedt dit mij echt?”, daalt de kracht 
van die emotionele energie. Hoop, richtinggevende verbondenheid en 
praktische uitwegen blijven uiteindelijk de kern voor een duurzame 
politieke binding.

We begonnen dit essay met het even brutale als mediagenieke idee van Donald 
Trump om het 250-jarig bestaan van de Verenigde Staten te vieren met een 
Mixed Martial Arts-gevecht in de tuin van het Witte Huis. Als New Public 
Brutalism iets duidelijk maakt, dan is het dat politiek en bestuur niet alleen 
gaat over instrumentaliteit, maar misschien vooral over symboliek. NPB 
belichaamt daarbij een bestuursstijl die niet enkel hardvochtig is in toon en 
vorm, maar ook existentieel uitgeput: leeggelopen van toekomstverhalen, 
behept met wantrouwen en verslaafd aan weerstandwekkende krachtpatserij. 
Kortom, politiek en gemediatiseerd haantjesgedrag. Wat resteert, is een 
politiek die tegen is: tegen beleid, tegen instituties, tegen relaties, tegen 
complexiteit. 

In die schaduw van de moderniteit en kolonialiteit, waarin oude beloftes van 
maakbaarheid en vooruitgang hun glans verloren hebben, klinkt het 
brutalisme als een laatste echo van heerszuchtigheid. Niet meer in dienst 
van publieke waardenrealisatie, maar als spektakel gericht op beheersing en 
ressentiment. Wellicht als laatste stuiptrekking van het modernistische 
besturen via machtswellust en grandeur? Vooralsnog lijken brutale leiders 
en machtsregimes niet te verdwijnen. 

Wat overeenkomt in pogingen om een alternatief op stem te brengen, is dat 
ze misschien niet meteen een oplossing bieden voor het brutalisme, maar 
ons eerder helpen bij de ontmanteling van de logica die erachter schuilgaat. 
Ze verzetten zich tegen het cynisme, het fatalisme en het morele 
reductionisme dat NPB voedt. Dat doen Klein en Thompson (2025) via hun 
pleidooi om onszelf niet te verliezen in zelfopgelegde onmacht, en ruimte te 

Inhoudsopgave  →New Public Brutalism? 63



bieden aan overvloed in de verbeelding en publiek-institutionele 
mogelijkheden. Krznaric (2020) doet dat door de ethiek te reframen middels 
het rekken van de tijdschaal. Andreotti (2021) en Van den Berg (2025) door 
reflexen van redderschap te ondergraven, ook via de band van collectieve 
kwetsbaarheid. 

De ‘base’ van Trump zou dit waarschijnlijk afdoen als ‘zwak’ en dus ‘irrelevant’ 
en zelfs ‘gevaarlijk’. Samen schetsen ze evenwel eerste contouren van een 
andere opvolgende bestuursstijl: minder obsessief gewelddadig, meer 
geworteld in gedeelde verantwoordelijkheid, een verlengde tijdhorizon, 
relationele nabijheid en verbeeldingskracht. Dat laat zich (helaas) niet vangen 
in een simpele ‘toolkit’, stappenplan of workshopformat. 

De centrale vraag is ook niet: hoe ‘verslaan’ we het brutalisme? Eerder: hoe 
maken we weer ruimte voor een politiek en bestuur dat mensen raakt, 
verbindt en inspireert? In een tijd waarin de klassieke instituties van 
democratische rechtsstaat en daarmee verbonden beleid en bestuur te vaak 
als vijand wordt ervaren, is het de hoogste tijd om de morele en culturele 
bronnen van de staat opnieuw te articuleren. Niet als machtsgreep, maar als 
gemeenschappelijke belofte en publieksvorming.

Dat vraagt geen terugkeer naar de ‘beschaving van vroeger’ of 
‘vooruitgangsgeloof’, maar evenmin een verstrikking in haar vaak brutale 
en bloedige schaduw. Het vraagt een andere taal, een ander ritme, en een 
andere grondhouding. En misschien wel het moeilijkste: het vraagt 
vertrouwen. Niet in de zekerheid van uitkomsten, maar in de mogelijkheid 
van brutaal rechtvaardig democratisch samenleven. In woord en daad, samen 
voorbij de angst.

Inhoudsopgave  →New Public Brutalism? 64



Geraadpleegde literatuur

Abbas, A. M. (2019). Super-hyperbolic man: Hyperbole as an ideological 
discourse strategy in Trump’s speeches. International Journal of English 
Linguistics, 9(6), 310–321. https://doi.org/10.5539/ijel.v9n6p310

Andreotti, V. de O. (2021). Hospicing modernity: Facing humanity’s wrongs 
and the implications for social activism. Berkeley, CA: North Atlantic Books.

Bao, G. X., Wang, X. J., Larsen, G. L., & Morgan, D. F. (2012). Beyond New 
Public Governance: A value-based global framework for performance 
management, governance, and leadership. Administration & Society, 45(4), 
443–467. https://doi.org/10.1177/0095399712464952

Baudrillard, J. (1994). Simulacra and simulation (S. F. Glaser, Trans.). Ann 
Arbor, MI: University of Michigan Press. (Original work published 1981)

Bates, B. R. (2020). The (in)appropriateness of the WAR metaphor in 
response to SARS-CoV-2: A rapid analysis of Trump’s rhetoric. Qualitative 
Health Research, 30(10), 1481–1488. https://doi.org/10.1177/1049732320931139

Beaver, D., & Stanley, J. (2023). The politics of language. Princeton, NJ: 
Princeton University Press.

Charteris-Black, J. (2011). Politicians and rhetoric: The persuasive power of 
metaphor (2nd ed.). Basingstoke, UK: Palgrave Macmillan.

Chebotar, N. V. (2021). Hyperbolisation in the political discourse of D. 
Trump. Journal of Education Culture and Society, 12(2), 152–163.  
https://doi.org/10.15503/jecs2021.2.152.163

Collins, S. (2008). The Hunger Games. New York, NY: Scholastic Press.

Cox, R. W., & Skidmore-Hess, D. (2022). U.S. politics and the global crisis of 
democracy. Boulder, CO: Lynne Rienner.

Dean, J. (2018). Crowds and party. London, UK: Verso.

Debord, G. (1994). The society of the spectacle (D. Nicholson-Smith, Trans.). 
New York, NY: Zone Books. (Original work published 1967)

Inhoudsopgave  →New Public Brutalism? 65



Den Uijl, H., Van Twist, M., & Chin-A-Fat, N. (2026). Van braaf naar 
ondeugend zijn: Strategieën voor bestuurders bij publieke dienstverlening. 
Bestuurswetenschappen. Te verschijnen.

Empoli, G. da. (2025). Het uur van de wolven: Over macht, technologie en angst 
(H. E. van Riemsdijk, Trans.). Amsterdam, NL: Atlas Contact. (Original 
work published as L’Heure des prédateurs)

Elias, N. (1939/2000). Über den Prozess der Zivilisation: Soziogenetische und 
psychogenetische Untersuchungen (Vols. 1–2). Frankfurt am Main, DE: 
Suhrkamp.

Fairclough, N. (2010). Critical discourse analysis: The critical study of 
language (2nd ed.). London, UK: Routledge.

Fanani, A., Fitriani, E., & Rahmah, N. A. (2019). Donald Trump’s grammar 
of persuasion in his speech. Jurnal Ilmiah Bahasa dan Sastra, 6(1), 1–10. 
https://doi.org/10.30659/jibd.6.1.1-10

Frankfurt, H. G. (2005). On bullshit. Princeton, NJ: Princeton University 
Press.

Frissen, P. H. A. (2026). Conservatief pluralisme: Voor een politiek neutrale 
staat. Den Haag, NL: Boom.

Foucault, M. (1983). Discourse and truth: The problematization of parrhesia. 
Berkeley, CA: University of California.

Fukuyama, F. (1992). The end of history and the last man. New York, NY: Free 
Press.

Fukuyama, F. (2013). Political order and political decay. New York, NY: 
Farrar, Straus and Giroux.

Hanson, S. E., & Kopstein, J. S. (2024). The assault on the state: How the 
global attack on modern government endangers our future. Cambridge, UK: 
Polity Press.

Horwitz, R. B. (2021). Trump and the “deep state.” Critical Policy Studies, 
15(5–6), 473–490.

Inhoudsopgave  →New Public Brutalism? 66



Jhagroe, S., & Salazar-Morales, D. (2025). A theory of policy coloniality: The 
role of race and colonial knowledge in policy formulation. Critical Policy 
Studies, 1–21.

Kadim, A. (2022). A critical discourse analysis of Donald Trump’s election 
campaign speeches. Journal of Language and Linguistic Studies, 18(1), 
255–266. https://doi.org/10.52462/jlls.2022.014

Kaufmann, E. (2019). Populism as a reactionary style. Politics and 
Governance, 7(4), 145–157. https://doi.org/10.17645/pag.v7i4.2234

Kazin, M. (1995). The populist persuasion: An American history. Ithaca, NY: 
Cornell University Press.

Kettl, D. F. (2020, November 10). The divided deep state. Government 
Executive.

Klein, E., & Thompson, D. (2025). Abundance: How we build a better future. 
New York, NY: Avid Reader Press / Simon & Schuster.

Knoblock, N. (2019). Xenophobic Trumpeters. Journal of Language 
Aggression and Conflict, 7(2), 173–200. https://doi.org/10.1075/jlac.00030.kno

Krznaric, R. (2020). De goede voorouder: Langetermijndenken voor een 
kortetermijnwereld. Utrecht, NL: Ten Have.

Laclau, E. (2005). On populist reason. London, UK: Verso.

Lakoff, G. (2016). Understanding Trump. https://georgelakoff.com

Levitsky, S., & Way, L. A. (2010). Competitive authoritarianism. Cambridge, 
UK: Cambridge University Press.

Levitsky, S., & Ziblatt, D. (2018). How democracies die. New York, NY: Crown 
Publishing Group.

Liddle, J. (2018). Public value management and New Public Governance: Key 
traits, issues and developments. In E. Ongaro & S. Van Thiel (Eds.), The 
Palgrave handbook of public administration and management in Europe (pp. 
967–990). London, UK: Palgrave Macmillan.

Inhoudsopgave  →New Public Brutalism? 67



Luo, W., Zhao, J., & Chen, J. (2022). An ideological analysis of former 
President Trump’s tweets during COVID-19. Theory and Practice in 
Language Studies, 12(2), 239–247. https://doi.org/10.17507/tpls.1202.07

Manow, P. (2024). Unter Beobachtung: Die Bestimmung der liberalen 
Demokratie und ihrer Freunde. Berlin, DE: Suhrkamp.

Mbembe, A. (2020). Brutalisme. Paris, FR: Éditions La Découverte.

Mercieca, J. R. (2020). Demagogue for president. College Station, TX: Texas 
A&M University Press.

Michaels, J. D. (2018). The American deep state. Notre Dame Law Review, 
93(4), 1655–1685.

Moffitt, B. (2016). The global rise of populism. Stanford, CA: Stanford 
University Press.

Mouffe, C. (2005). On the political. London, UK: Routledge.

Muirhead, R., & Rosenblum, N. L. (2024). Ungoverning: The attack on the 
administrative state and the politics of chaos. Princeton, NJ: Princeton 
University Press.

Murray, J. (2024). Populism and political emotion. London, UK: Palgrave 
Macmillan.

Norris, P., & Inglehart, R. (2019). Cultural backlash. Cambridge, UK: 
Cambridge University Press.

Ntontis, E., Hopkins, N., & Reicher, S. (2023). A warrant for violence? 
Political Psychology, 44(2), 265–283. https://doi.org/10.1111/pops.12849

Osborne, D., & Gaebler, T. (1992). Reinventing government: How the 
entrepreneurial spirit is transforming the public sector. Reading, MA: 
Addison-Wesley.

Osborne, S. P. (2006). The New Public Governance? Public Management 
Review, 8(3), 377–387. https://doi.org/10.1080/14719030600853022

Prange, M. (2025). De waarheidscrisis: Post-truth, kritiek en media. 
Amsterdam, NL: Boom.

Inhoudsopgave  →New Public Brutalism? 68



Postman, N. (1985). Amusing ourselves to death: Public discourse in the age of 
show business. New York: Viking Penguin.

Savin, N., & Treisman, D. (2024). Donald Trump’s words (NBER Working 
Paper No. 32665). Cambridge, MA: National Bureau of Economic Research.

Scott, P. D. (2018). The American deep state. Lanham, MD: Rowman & 
Littlefield.

Skowronek, S., Dearborn, J., & King, D. (2021). Phantoms of a beleaguered 
republic. Oxford, UK: Oxford University Press.

Snyder, T. (2017). On tyranny. New York, NY: Tim Duggan Books.

Tourish, D. (2024). It is time to use the F word about Trump: Fascism, 
populism and the rebirth of history. Leadership, 20(1), 9–32.

Van den Berg, M. (2025). Kwetsbaar: Politieke mogelijkheden. Amsterdam, 
NL: Mazirel Pers.

Vrana, S. R., & Schneider, D. (2017). The language of populism. In 
Proceedings of NLP4CMC III (pp. 41–45). Duisburg, DE: University of 
Duisburg-Essen.

Witteloostuijn, A. van. (2025). The end of democracy as we know it. 
Amsterdam, NL: VU Amsterdam.

Wodak, R. (2015). The politics of fear. London, UK: Sage.

Zhou, Y., Kennedy, A., & Lee, D. D. (2024). Quantifying the uniqueness and 
divisiveness of presidential discourse. Nature Human Behaviour, 8(1), 
95–103. https://doi.org/10.1038/s41562-023-01768-6

Zhu, Y. (2024). Cultivating critical language awareness. Critical Inquiry in 
Language Studies, 21(1), 1–18. https://doi.org/10.1080/15427587.2023.2177880

Inhoudsopgave  →New Public Brutalism? 69



Eerder publiceerde de NSOB

2026

Toegedekte politiek
Destructieve dynamieken in de politiek-ambtelijke verhoudingen in 
Twenterand doorbreken
Henk den Uijl, Marije Huiting, Jesse Dusseljee, Mark van Twist

2025

Noblesse oblige
De kracht van reflectie aan de top van het openbaar bestuur
Yvonne Burger, Georgina Kuipers, Jessie Samwel

Verhalen(d) verknopen
Hoe je stem geeft aan het stille midden
Annemarie van der Wilt, Martin Schulz, Mark van Twist, Bart Brandsma, 
Olga van Kalles, Pieter van Ree, Coen Smit

(On)gehoorzaam bestuur
In het onderwijs
Henk den Uijl, Marlies Honingh, Jessie Samwel, Eva Kloet

Ruimte om te bouwen, ruimte om te groeien
Quick-scan van de werking van de Utrechtse Aanpak
Martijn van der Steen, Marije Huiting, Edwin Buitelaar, Jesse Dusseljee, 
Hasna el Morabit

Volgens het boekje
Een bestuurskundige verkenning van langetermijnstrategie voor 
zeespiegelstijging
Martijn van der Steen, Teun Toonen, Robin Hill, Jorren Scherpenisse

Ontwerper ontmoet publieke zaak
Omgaan met spanningsvolle praktijken van ontwerpende en ambtelijke 
professionals
Andrea Frankowski, Tijs van de Vijver, Myrthe van Delden

Inhoudsopgave  →New Public Brutalism? 70



(N)iets te kiezen
Scenario’s voor landelijke coördinatie van de aanpak van huiselijk geweld, 
kindermishandeling en geweld tegen vrouwen
Nancy Chin-A-Fat, Wiljan Hendrikx, Annemarie van der Wilt, Marije Huiting, 
Laura Schröer, Martijn van der Steen

Doe dit (niet)
De inbedding van de Gelijke Kansen Alliantie binnen het ministerie van 
Onderwijs, Cultuur en Wetenschap
Eva Kloet, Robin Hill, Myrthe van Delden, Mark van Twist

Neutraliteit tussen zijn en worden
Een denkraam voor neutraal handelen door burgemeesters
Quirine Ganzeboom, Henk den Uijl, Tijs van de Vijver, Paul Frissen, Martin 
Schulz

(Kilo)meters maken
Grip krijgen op de relatie tussen governance en productie in het 
Hoogwaterbeschermingsprogramma
Jorren Scherpenisse, Tom Lubbers, Nancy Chin-A-Fat, Martin Schulz

Hoe aanstekelijk kan je het maken
Vormen van verspreiding rond het programma DuurzaamDoor
Jessie Samwel, Eva Kloet, Hans Vermaak, Mark van Twist, Martin Schulz

Waarden w(o)orden werkelijkheden
Hoe taal de sociale zekerheid vormt
Mark van Twist, Wiljan Hendrikx, Jesse Dusseljee, Martin Schulz

De kracht van híer
Over de centrale rol van decentraal bestuur
Martijn van der Steen, Christiaan van der Kaaij, Joks Janssen

Ruimte in regie
Adviseren over dilemma’s van netwerkregie in het fysiek domein
Yourai Mol, Christiaan van der Kaaij, Jorgen Schram, Martin Schulz

Ruimte bieden / richting geven
Over de verbouwing van het Haagse stelsel van jeugd- en gezinshulp
Annemarie van der Wilt, Tijs van de Vijver, Nancy Chin-A-Fat,  
Martijn van der Steen

Inhoudsopgave  →New Public Brutalism? 71



‘De mensen in het land’
Wat burgerschap eigenlijk (nog) is
Marlies Honingh, Henk den Uijl, Teun Toonen, Jessie Samwel

2024

Leren tussen consensus en conflict
Stileren van strijd in het leren over de ontwikkeling van het landelijk gebied
Martin Schulz, Tom Lubbers, Mark van Twist, Andrea Frankowski

Breder denken, anders doen
Naar een nieuwe institutionele balans voor het energiesysteem van de 
toekomst
Martijn van der Steen, Maarten Otto, Robin Hill, Sander Oosterloo, Quirine 
Ganzeboom, Georgina Kuipers, Alexander Woestenburg, Martijn Groenleer

Waarderen van Variatie
Reflectie op de Regio Deals als variant van interbestuurlijk 
resultaatgericht samenwerken
Jessie Samwel, Martin Schulz, Nancy Chin-A-Fat, Martijn van der Steen

WIA Verbeteraanpak - Expert Review
Martijn van der Steen, Georgina Kuipers

Bouwen op leerlingaantallen
De politiek van tellen in de onderwijshuisvesting van Meierijstad 
Christiaan van der Kaaij, Annemarie van der Wilt, Martin Schulz

Sterke signalen, wisselende verhalen 
Lessen naar aanleiding van het ontstaan en lange tijd voortbestaan van 
‘de alleenverdienersproblematiek’
Andrea Frankowski, Wiljan Hendrikx, Marije Huiting, Tijs van de Vijver, 
Martijn van der Steen, Mark van Twist

Technologie in de tussentijd: AI, publieke waarde en democratie
Martijn van der Steen

Onderweg ontwerpen
Een stelsel voor onderwijs aan nieuwkomers ontwerpen
Annemarie van der Wilt, Martijn van der Steen, Christiaan van der Kaaij, 
Eva Kloet, Laura Schröer, Bart van Kessel

Inhoudsopgave  →New Public Brutalism? 72



Audit, maar dan anders
Een verkenning naar hoe het repertoire van auditors zich laat verbreden 
en verdiepen
Jorren Scherpenisse, Mark van Twist, Robin Hill

Kostbare geneesmiddelen
De VIG tussen leden, politiek en maatschappij
Andrea Frankowski, Paul Frissen, Tom Lubbers, Martin Schulz, Mark van Twist

Gedeelde sturing
Regionaal samenwerken voor een betere aansluiting tussen mbo en 
arbeidsmarkt
Annemarie van der Wilt, Tijs van de Vijver, Laura Schröer, Jessie Samwel, 
Wiljan Hendrikx, Nancy Chin-A-Fat

Werk maken van erkenning
Over contact als toegangspas
Guido Rijnja

Leren van onderzoek naar ongevallen
Hoe onderzoekscommissies een narratief construeren en wat dat betekent 
voor leren
Hans de Bruijn

Signalen managen
Over de omgang met signalen bij het ministerie van SZW
Andrea Frankowski, Laura Schröer, Annemarie van der Wilt, Wiljan Hendrikx, 
Robin Hill, Myrthe van Delden, Martijn van der Steen 

Over intenties en interferenties
Een lerende evaluatie van de schadeafhandeling rond Kanaal Almelo- 
De Haandrik
Myrthe van Delden, Georgina Kuipers, Mark van Twist, Marise van ’t Wout, 
Robin Hill 

Bedreiging en bescherming
Tussenevaluatie van de netwerkaanpak van het Netwerk Weerbaar Bestuur
Georgina Kuipers, Gert Jan Geertjes, Jessie Samwel, Christiaan van der Kaaij, 
Rogier van der Wal, Willeke Slingerland en Martijn van der Steen

Publicaties uit eerdere jaargangen zijn te vinden op www.nsob.nl

Inhoudsopgave  →New Public Brutalism? 73

http://www.nsob.nl


colofon
© 2026

isbn nummer
978-90-836349-4-4

ontwerp
Ontwerpwerk, Den Haag



Over NSOB
De Nederlandse School voor Openbaar Bestuur (NSOB) is een 
hoogwaardig onderwijs- en onderzoeksinstituut in het hart van 
de hofstad. Binnen dit instituut worden wetenschappelijke kennis 
over en praktijkervaring met het Nederlandse openbaar bestuur 
met elkaar verbonden. De NSOB organiseert opleidingen, publieke 
debatten en verzorgt wetenschappelijke en professionele publicaties.www.nsob.nl

http://www.nsob.nl

	1.	Brutaliteit als teken van de tijd
	1.1	Normalisering van het absurde
	1.2	Duiden van en verhouden tot brutale macht
	1.3	In dit essay

	2.	Brutalisme? Een korte begripsbiografie
	2.1	Van beton naar betekenis: esthetiek van brutalisme
	2.2	Brutalisme als bestuursstijl: van bouwen naar besturen

	3.	Naar een conceptueel begrip van New Public Brutalism
	3.1	New Public Brutalism: Wat is er brutaal aan?
	3.2	New Public Brutalism: Wat is er publiek aan?
	3.3	New Public Brutalism: Wat is er nieuw aan?

	4.	New Public Brutalism in historisch perspectief
	4.1	New Public Management (NPM)
	4.2	New Public Governance (NPG)
	4.3	New Public Brutalism als reactie op NPM en NPG

	5.	Anders (leren) tegenspreken? Verleidelijke valkuilen
	6.	Voorbij Brutalisme? Tegenspel bieden aan de tijdgeest
	7.	Voorlopige eindstand: na fatalisme maar optimisme
	Geraadpleegde literatuur

